
  p-ISSN 2550-0627 

IMTIYAZ: Jurnal Ilmu Keislaman                                                                e-ISSN 2656-9442                                                                                                  

IMTIYAZ, Volume 7 Nomor 2, September 2023 | 196  
 

GERAKAN TAJDID SEBAGAI RESPON PERUBAHAN SOSIAL 

MASYARAKAT DI JAMAAH MASJID DARUL HIKMAH 

MUHAMMADIYAH PONOROGO 
 

*Heriadi1, Moh. Nur Hakim2, Romelah3 

Universitas Muhammadiyah Malang 
*Email: hariadiadi240@gmail.com 

 

 

Abstract 

This research is to determine the tajdid movement at the Darul Hikmah Mosque, Ponorogo, to 

determine the response to social change for the congregation at the Darul Hikmah Mosque, 

Ponorogo. This research uses a qualitative approach, by describing events according to the facts 

in the field, both individually and in groups. The data collection techniques are carried out 

through observation, interviews and documentation. However, the data analysis technique uses 

the theory of Miles M.B., Huberman. The results of this research have had a positive impact on 

the tajdid movement at the Darul Hikmah Mosque in Ponorogo through tajdid studies in the field 

of aqidah three times a week. On Monday evenings there is a study of the Arbain Nawawi hadith, 

Wednesday nights a study of the interpretation of the Al-Qur'an, and Sunday nights a study of 

Adab. And the congregation who came were very enthusiastic about taking part in the study so 

that their knowledge expanded even further, apart from the presenters being very experts in their 

fields, the congregation who took part was very large, ranging from 70 people to 100 people each 

from different presenters. What's more interesting is that this study has been going on for a very 

long time, approximately 15 years. The social changes are increasing as the number of 

congregations increases day by day, the infaq also increases so they really care about and uphold 

their social spirit for a joint contribution of 60,000 or 5kg of rice, to give infaq to pedicab drivers, 

shoe drivers and parking attendants so that they can help their economy. which is held every 

month at the beginning of the month. 

Keywords: Tajdid; Renewal; Social Change.  

 

Abstrak 

Penelitian ini untuk mengetahui gerakan tajdid pada Masjid Darul Hikmah Ponorogo, untuk 

mengetahui respon perubahan sosial bagi jamaah Masjid Darul Hikmah Ponorogo. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif, dengan menguraikan, kejadian dengan menguraikan sesuai 

fakta yang di lapangan baik secara individu ataupun dengan berkelompok. Adapun teknik 

pengumpulan data, dengan cara melakukan melalui observasi, serta wawancara, dan dokumentsi. 

Namun teknik analisis data menggunakan teori Miles M.B., Huberman. Hasil dari penelitian 

tersebut, memberikan dampak positif bahwa gerakan tajdid di Masjid Darul Hikmah Ponorogo 

melalui kajian tajdid bidang aqidah setiap 1 minggu tiga kali. Pada malam senin dengan kajian 

hadits arbain nawawi, malam rabu kajian tafsir Al-Qur’an, dan malam minggu kajian Adab. Serta 

jamaah yang berdatangan sangat semangat sekali untuk mengikuti kajiannya sehingga menambah 

ilmu pengetahuannya semakin meluas, selain pematri sangat ahli dibidangnya, jamaah yang 

mengikuti sangat banyak mulai dari 70 orang hingga 100 orang masing-masing dari pemateri 

yang berbeda. Lebih menarik lagi kajian ini sangat lama sudah berjalan kurang lebih 15 tahun. 

Perubahan sosialnya, mengalami peningkatan semakin hari jamaah bertambah banyak maka infaq 

pula bertambah sehingga sangat peduli dan menjunjung jiwa sosialnya untuk iuran bersama 

sebesar uang 60,000 ataupun berupa beras 5kg, untuk memberikan infaq kepada tukang becak, 

tukang sepatu, dan tukang parkir supaya bisa membantu perekonomian mereka yang diadakan 

setiap bulan pada awal bulan. 
 
Kata kunci: Tajdid; Pembaharuan; Perubahan Sosial. 



Heriadi, etc., Gerakan Tajdid Sebagai Respon Perubahan Sosial… 

 

 

197 | IMTIYAZ, Volume 7 Nomor 2, September 2023 

 

 

PENDAHULUAN 

Melihat Secara historis memang secara empiris tajdid Muhammadiyah pada 

awal mulanya berangkat idenya melalui pemikiran terhadap konteks sosiokultural-

spiritual  seseorang yang mengarah kepada kontekstualisasi melalui berbagai macam 

gagasan pikiran masa dulunya dan masa akan mendatang yang semakin cerah. Ide-ide 

atau pemikiran yang dulu akan menjadi tantangan sekarang bahwa tajdid itu, mengarah 

kepada perubahan dan kemajuan semakin baik terus-menerus dalam menjalankan 

gerakan purifikasi pemurnian ajaran Islam yang terdapat pada  ajaran Islam itu sendir 

(Bandarsyah, 2016). Tajdid mempunyai dua arti yaitu: 1) Pada kajian akidah dan 

ibadah, 2) Tajdid dalam bermuamalat serta duniawiyah (Hasnahwati et al., 2023). 

Memang sudah seharusnya, melalui gerakan Muhammadiyah bisa menciptakan ide-ide 

untuk kemajuan dalam sebuah organisasi maupun instansi lainnya. Sehingga dalam hal 

ibadah betul-betul melakukan dengan kemurnian berpegang teguh kepada Al-Qur’an 

danAl-Hadits, selain itu, sebagai orang Islam juga tidak melupakan mempelajari ilmu 

akidah seperti pada hal ibadah pula harus mengerti, supaya semakin paham dan luas 

ilmu pengetahuan dalam memahami Islamnya.  

Tajdid bisa diartikan menghidupkan ajaran yang dulu telah dilupakan/ 

ditinggalkan karena situasi dan kondisi kurangnya pemahaman sehingga sekarang 

memperbarui gerakannya supaya seluruh umat Islam merubah pada kehidupan keajaran 

yang lebih baik dan sesuai ajaran Islam dan tidak menyesatkan. Sehingga dalam hal ini 

arti tajdid bukanlah mengubah keadaan ajaran yang lama dan menghilangkannya 

namun hanya digantikan dengan sesuatu yang lebih baru dari gerakannya (Zarkasyi, 

2013). Dapat dipahami, memang tajdid memperbarui ide-ide pada organisasi ataupun 

institusi akan tetapi tidak meninggalkan ide sebelumnya maupun ajaran dulunya, hanya 

saaja diperbarui dengan keahlian yang belum ada.  

Tajdid arahnya mempertahankan nilai-nilai yang ada ajaran agama yang telah 

diajarkannya, memperbaharui makna-makna realita kehidupan manusia sehingga 

semkin mengalami perubahan semakin baik terus kedepannya (Bakry, 2019). Gerakan 

Tajdid Muhammadiyah” itu tajdid bukan hanya berlaku pada bidang progres dakwah 

saja, seperti seruan untuk meninggalkan ajaran kesesatan dan kebiasaan budaya yang 

memepercayai  takhayul (seperti bid'ah, khurofat, dan takhayyul) tetapi juga berlaku di 

dalam pengembangan pendidikan progresif pula. Pendidikan berkelanjutan mempunyai 

potensi-potensi untuk terus berkembang dan maju dalam hal apapun (Jailani & Suyadi, 

2022). 



Heriadi, etc., Gerakan Tajdid Sebagai Respon Perubahan Sosial… 

 

IMTIYAZ, Volume 7 Nomor 2, September 2023 | 198 
  

Dapat dipahami, tajdid ini bukan hanya memperbarui dari sudut pandang 

dakwah mengajak seseorang untuk berbuat amal kebaikan dan meninggalkan ajaran 

kebatilan, akan tetapi tajdid menciptakan ide-ide baru, gagasan baru, gerakan dakwah 

yang baru, serta tetap mempertahankan ajaran Islam yang sudah lama diajarkan. Hanya 

saja memperbarui ide-ide gerakannya sehingga semakin luas pemahamannya dalam 

konteks tajdid.  

Pemaknaan tajdid ataupun pembaharuan adalah sebagai pemurnian yang dapat 

diartikan seluas-luasnya dengan ketentuan tidak keluar dari ajaran syariat Islam, karena 

pada fenomena yang ada saat ini sangat memprihatinkan mempercayai selain Allah 

seperti adanya tahayul, bid’ah dan khurofat karena kehidupan semakin terus 

berkembang pesat pada saat ini. Sampai dalam sejarah kelahiran Muhammadiyah, awal 

mulanya  dipimpin oleh Kyai Ahmad Dahlan dengan mendirikan Muhammadiyah tidak 

hanya diartikan pemurnian secara agama semata saja, seperti tugasnya meluruskan arah 

kiblat sholat, akan tetapi ikut  terus memperbaharui dan berusaha memahami ajaran 

agama dengan inovasi membangun sekolah-sekolah rumah sakit dan lembaga sosial 

lainnya yang mengarah dan mendidik kepada pembaharuan dalam rangka 

pengembangan kemajuan Muhammadiyah dalam aspek apapun (Wahyu Hidayat, 

2023). 

Tajdid, jika dipahami dari sudut pandang Kyai Ahmad, bukan hanya 

memberikan solusi meluruskan arah kiblat saja, akan tetapi memperbarui 

perkembangan sekolah maupun cara mendididk kepada generasi untuk masa depan, 

sehingga bisa memberikan wadah apa yang diinginkan olehnya serta membuat mereka 

semangat untuk mengembangkan dirinya ataupun kepada lembaga tersebut. 

Berdasarkan observasi di lapangan, bahwa jamaah Masjid Darul Hikmah 

Muhammadiyah Ponorogo masih banyak yang kurang memahami ajaran Islam ke 

Muhammadiyahan, oleh karena itu dibuatlah program tarjih berupa kajian di Masjid 

Darul Hikmah Muhammadiyah Ponorogo. Sehigga peneliti merumuskan masalah 

sebagai berikut, 1) Bagaimana gerakan tajdid di Masjid Darul Hikmah Muhammadiyah 

Ponorogo, 2) Bagaimana respon perubahan sosial bagi jamaah Masjid Darul Hikah 

Muhammadiyah Ponorogo. 

 

METODE PENELITIAN 

Adapun Penelitian kualitatif yaitu  (Qualitative research) merupakan penelitian 

yang menunjukkan serta menguraikan ataupun menganalisa sesuai kejadian pada 

situasi saat ini, seperti adanya peristiwa, aktifitas kegaitan sosial, sikap, melatih 

kepercayaan, persepsi, ataupun melalui alur ide-ide seseorang serta bisa juga dari 



Heriadi, etc., Gerakan Tajdid Sebagai Respon Perubahan Sosial… 

 

 

199 | IMTIYAZ, Volume 7 Nomor 2, September 2023 

 

perorangan maupun dari sekelompok orang (Nana Syaodih Sukmadinata, 2016, p. 60). 

Maksudnya, penelitian kualitatif ialah menguraikan apa yang sudah didapat di lapangan 

untuk dibuat dengan kata-kata yang konprehensif sesuai dengan kenyataan yang diteliti 

secara langsung. Akan tetapi, Teknik untuk pengumpulan data melakukannya terjun 

kelokasi dengan melihat  secara observasi ke tempat yang akan diteliti sehingga 

mengetahui apa yang terjadi itu sesuai dengan konteks penelitian, serta melakukan 

wawancara kepada pengurus Masjid Darul Hikmah Muhammadiyah Ponorogo 

sehingga memperoleh data-data yang akurat untuk dijadikan acuan dalam penulisan 

penelitian dan kepada beberapa jamaah pula dimintai wawancara supaya betul 

mendapatkan data yang diinginkan. Teknik analisis data untuk mengetahui dan 

mengelola hasil penelitian ialah menggunakan teknik analisis teori Miles, Humberman 

dan Saldana (Miles M.B., Huberman, A.M., 2014). 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Model gerakan tajdid yang ada di Masjid Darul Hikmah Ponorogo, berdasarkan 

wawancara dengan Mas Fendi sebagai remaja Masjid yaitu dengan mengadakan kajian 

rutin. Adapun kajiannya dalam 1 minggu ada 3 kali dengan pemateri yanng berbeda-

beda. Kajian pertama; malam senin dengan pemateri bernama Ustadz Syarifan Nurjan 

membahas hadist-hadits arbain nawani mulai setelah maghrib dan selesainya tiba waktu 

adzan isya’ tiba, serta jama’ah yang hadir cukup banyak dari kalangan anak-anak muda 

maupun orang tua jumlah semua yang hadir 90-100 orang. 

Kajian kedua; malam rabu dengan pemateri Ustadz Nurul Iman, membahas 

seputar Tafsir Al-Qur’an untuk saat ini sampai pada surah Al-Baqarah ayat 36 serta 

waktu kajiannya muai setelah sholat maghrib dan selesainya menjelang adzan isya’ tiba 

yang juga sangat banyak dari anak-anak muda laki-laki maupun perempuan serta para 

jama’ah yang sepuh hadir jumlahnya 70 orang. Kajian ketiga; malam minggu dengan 

pemateri Ustadz Syafrudin, membahas kajian adab serta mulai kajiannya selesai sholat 

maghrib dan selesai waktunya menjelang adzan isya’ tiba juga, serta para jama’ah yang 

hadir dari yang sepuh maupun anak-anak muda yang hadir mengikuti kajiannya ada 70 

orang juga. 

 

 

 

  

Pengumpulan  Penyajian Data 

Kondensasi Penerikan 



Heriadi, etc., Gerakan Tajdid Sebagai Respon Perubahan Sosial… 

 

IMTIYAZ, Volume 7 Nomor 2, September 2023 | 200 
  

Kajian rutin, yang dilaksanakan oleh Masjid Darul Hikmah Ponorogo sangat 

lama sekali berjalan 15 tahun, dalam pembaharuan dalam gerakan tajdid sehingga 

Masjid yang terletak di tengah-tengah Kabupaten semakin maju terus makmur dan 

pruduktif dalam segala kegiatan ke-Masjidannya serta menjadi pusat jama’ah yang bisa 

memberikan seputar kajian-kajian ke-Islaman. 

Awal mula, muncul ide mengadakan gerakan tajdid dalam rangka untuk terus 

memajukan Masjid Darul Hikmah Ponorogo yaitu Pimpinan Daerah Muhammadiyah 

atau disebut (PDM), melalui hal tersebut sampai sekarang Masjid Darul Hikmah 

Ponorogo semakin maju jamaah juga banyak serta menjadi pusat kegiatan yang bisa 

memajukan jamaah bersama-sama dalam rangka berlomba-lomba untuk beramal 

kebaikan untuk bekal kekampung akhirat. 

Berikutnya ada kegiatan Remaja Masjid juga atau disebut (REMAS), yang mana 

mereka mengajar anak-anak TK Aisyiah Banyudono Ponorogo, yaitu bagi remaja yang 

selesai kuliah maupun yang sedang kuliah diwajibkan untuk mengajar mengamalkan 

ilmunya. Serta setiap bulan Ramadhan, seluruh remaja masjid diwajibkan untuk 

mengatur semua yang ada kegiatan di Masjid Darul Hikmah Ponorogo, mulai buka 

bersama, tempat untuk sholat tarawih, serta lain sebagainya. 

Wawancara dengan Ustadz Syarifan sebagai Takmir Masjid, bahwa perubahan 

sosial pada jamaah Masjid Darul Hikmah Ponorogo sangatlah erat sekali, dalam 

menjaga hubungan silaturahmi, ketika ada kekurangan dalam hal sosial seperti adanya 

pembangunan untuk kenyaman bersama dalam beribadah, maka jamaah begitu 

semangat untuk menyumbang menyisihkan sebagian harta yang dimilikinya baik itu 

secara individu maupun iuran sesuai kesepakatan bersama sehingga apa yang 

diharapkan bersama cepat direalisasikan.  

Wawancara dengan Bapak Ahmad Abdul Roziq sebagai Bendahara, 

mengatakan bahwa perubahan sosial yang dialaminya baik kepada individu maupun 

kepada jamaah lainnya, mengalami peningkatan ilmunya semakin bertambah serta luas 

ilmu pengetahuannya. Serta untuk memotivasi diri sendiri, untuk terus semangat dalam 

mengejar amal kebaikan dan harus dipaksa sehingga semakin banyak pemahaman 

terutama dalam memahami ilmu keagamaan. Selain itu perubahan sosial Masjidnya 

semakin bersih dan berkembang terus serta manajemennya sangat tertata dengan baik. 

Keunikan jamaah Masjid Darul Hikmah Ponorogo, jiwa sosialnya sangatlah 

tinggi sehingga ada pula pembagian sodaqoh kepada (Caksopa) cak artinya becak, so 

sepatu pa artinya parkir, jadi jiwa sosial berbagi jamaah sangat kuat sekali kepada 



Heriadi, etc., Gerakan Tajdid Sebagai Respon Perubahan Sosial… 

 

 

201 | IMTIYAZ, Volume 7 Nomor 2, September 2023 

 

tukang parkir, tukang sol sepatu maupun kepada tukang becak, dengan cara iuran 

membuat grup bagi yang mempunyai kelebihan rezeky, akan tetapi jamaah sangat 

antusias sekali per-orang iuran 60 ribu ataupun memberikan beras 5kg sehingga akan 

dibagikan kepada caksopa tersebut, tujuannya supaya masjid-masjid yang lain ikut 

berpartisipasi dalam program ini sehingga bisa memberikan hartanya kepada orang 

yang betul-betul membutuhkan yaitu ekonomi menengah kebawah. 

Gerakan Tajdid 

Tajdid bisa disebut juga yaitu memperbarui cara berdakwah, pola pikir, atau 

kegiatan yang baru sesuai dengan rancangan ide yang sudah digagas, namun tidak 

menghilangkan kegiatan dakwah sebelumnya yang sudah ada, hanya saja memperbarui 

gerakan dakwahnya sehingga semakin ada peningkatan dari sebelumnya.  

1. Pengertian tajdid 

Kata “Tajdid” diambil dari bahasa arab yang asal-muasalnya dari “Jaddada-

Yujaddidu-Tajdidan” yang berarti memperbarui (Sari et al., 2013, p. 143). Terdapat 

juga pada Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) tajdid dapat diartikan sebagai 

pembaharuan; modernisasi; restorasi (KBBI, 2008, p. 1174). Tajdîd dipahami secara 

makna bisa mempunyai arti pembaruan.  

Muhammadiyah merupakan pusat wadah gerakan tajdîd, dan ditempa terus-

menerus  mampu membuat wacana-wacana yang dicapainya tetap segar dan kuat, 

namun juga  kreatif, serta bisa berinovasi dan responsif mengikuti kemajuan zaman 

saat ini semakin canggih, sehingga semakin banyak memperoleh pengetahuan hal yang 

baru (Nurlaila Al Aydrus, Nirmala, Adhriansyah A.Lasawali, 2022)  

Tajdid atau pembaruan. melalui jiwa, melalui pikiran, dan tindakannya ikut 

selalu bersifat pembaruan yang membawa akan perubahan ke arah kemajuan yang 

berkeunggulan pada lembaga tersebut. Pada ranah tajdid ada yang bersifat pemurnian 

dan ada pula yang bersifat pada pengembangan atau dinamisasi sesuai dengan bidang 

dan sasarannya masing-masing (Suriadi Rahmat, 2022). Tajdid itu bisa dipahami 

melalui, dalam pikiran seseorang, ataupun dari dalam jiwanya maupun diskusi secara 

berjamaah untuk menciptakan ide ataupun gerakan baru itulah dinamakan gerakan 

tajdid.  

Purifikasi dan tajdid ialah dua aspek yang tidak dapat dipisahkan karena 

pembaruan (tajdid) serta pemurnian (purifikasi) hal tersebut harus dilaksanakan agar 

keyakinan utama Islam bisa diterima dan dilaksanakan oleh masyarakat. Tanpa adanya 

pembaruan dan pemurnian, ajaran Islam akan berhenti serta semakin lambat akan mulai 



Heriadi, etc., Gerakan Tajdid Sebagai Respon Perubahan Sosial… 

 

IMTIYAZ, Volume 7 Nomor 2, September 2023 | 202 
  

ditinggalkan orang (Zaeni Anwar, 2023) 

Tajdid mempunyai makna yang sangat penting karena pemahaman agama 

selalu berhadapan pada kondisi saat ini dengan perkembangan zaman yang berbeda 

dengan berbagai persoalan maupun tantangan yang berbeda pula. Dengan adanya tajdid 

bisa  terwujudnya cita-cita kemajuan dalam segala kehidupan seperti pendidikan, sosial 

ekonomi dapat terwujud karena selalu ada inovasi ataupun ide yang baru dan menarik 

(Fathony, 2023). 

Sebagai seorang pendakwah, guru maupun dosen harus bisa menciptakan ide-

ide yang baru, sehingga masyarakat yang kurang memahami Islam menjadi semakin 

semangat belajar dengan adanya gerakan tajdid dakwah yang menarik dan 

menyenangkan.  

Tajdid merupakan suatu pembaharuan, akan tetapi jika dipelajari semakin 

mendalam maka dapat diartikan sebagai pemurnian dan dinamika. Makna ataupun arti 

bersuci ialah menyucikan Islam ajarannya kembali ke tuntunan Al-Quran dan As-

Sunnah, tetapi arti pada dinamis dalam tajdid adalah memperbaharui cara pemahaman 

agama serta dapat membangun pergaulan baru pada institusi dalam arti pembangunan 

dengan kekokohannya (B et al., 2024) 

Muhammadiyah ini, memang sangat besar dalam hal organisasi selalu ada 

pembaharuan dan memberikan dampak begitu besar terhadap kemajuan umat Islam 

khususnya di Indonesia. Pembaharuan yang dirancang pergerakan Muhammadiyah 

mencakup multidimensi, seperti pada bidang pendidikan, kesehatan, dan brinovasi 

dalam hal ekonomi dan budaya semakin maju mengikuti perkembangan zaman juga 

(Kusuma & Hudanansyah, 2023). 

Muhammadiyah memang sangat cepat sekali dalam mengembangkan 

organisasi semakin besar, serta kreatif dalam mengelola bidang perekonomian dan 

budaya sehingga anak-anak semakin cinta kepada tanah airnya sendiri dengan banyak 

berbagai macam pembaharuan yang belum pernah dialaminya.  

Tajdid dalam pandangan Muhammadiyah mencakup pemurnian dan 

pembaruan. Pada aspek pemurnian bagaimana cara  ajaran Islam dikembalikan pada 

tuntunan kepada Alquran dan hadis sebagai sumber ajaran dan tempat sumber hukum 

tanpa terpengaruh oleh keadaan apapaun, kondisi dan tempat. Semuanya itu harus 

dipelihara dengan sebaik-baiknya dan dipertahankan dalam kondisi apapun (Bakhtiar, 

2020). 



Heriadi, etc., Gerakan Tajdid Sebagai Respon Perubahan Sosial… 

 

 

203 | IMTIYAZ, Volume 7 Nomor 2, September 2023 

 

2. Ruang lingkup tajdid 

Berdasarkan hadits Nabi Muhammad SAW, menurut riwayat Abu Daud, 

Rasulullah SAW bersabda: 

ةِ عَلىَ رَأسِْ كُلِِّ مِائَ  َ يَبْعثَُ لِهَذِهِ الْْمَُّ دِينهََ دُ لَهَاةِ سَنةٍَ مَنْ يجَُدِِّ إِنَّ اللََّّ  

Rasulullah Saw. bersabda: Sesungguhnya Allah Swt akan membangkitkan 

orang yang mampu memperbarui pada agamanya yaitu ketika mendekati penghujung 

seratus tahun untuk umat ini. (HR. Abu Daud, al-Hakim, al-Baihaqi dari Abu 

Hurairah). Hadits diatas menegaskan bahwa Allah akan membangkitkan bagi 

hambanya yang mampu dan bisa memperbarui agamanya yakni dalam gerakan tajdid 

untuk kemajuan bersama pada penghujung ke-seratus tahun umat tersebut.  

Sesuai dengan hadits di atas, bisa dipahami bahwa ruang lingkut tajdid terbagi 

menjadi dua yakni pada bagian aqidah dan syariah. 1) Aqidah dapat memberi wadah 

pada ruang gerak terhadap dinamika dalam menjalani kehidupan dalam rangka 

penerapan serta penjabaran terkait norma-norma kepercayaan yang dimaksud 

(keimanan), yang memiliki nilai-nilai pada moral pada keagamaan seseorang, serta 

pegangan-pegangan rambu keagamaan terhadap pola pergaulan. 2) Syariah jika 

dipahami merupakan masalah yang  begitu sangat terbuka luas untuk manusia supaya 

bisa melaksanakan perubahan pembaruan ataupun perubahan sesuai di era kondisi  

ditemukan di lapangan saat ini.  

Seiring berkembangnya dzaman, waktu-kewaktu bahkan kemajuan teknologi, 

agar tidak menimbulkan banyak masalah maka ruang lingkup tajdid dalam hukum 

islam menjadi sangat luas sekali. Agar tajdid tidak keluar dari jalur aqidah dan 

keimanan yang bernuansa “qat’iy al-dilalah”, maka tajdid bisa dibagi menjadi dua 

bagian, tajdid ‘urfy dan tajdid syar’i. 

a. Tajdid urfy yang mana dapat memberikan tempat untuk kebebasan manusia 

untuk melakukan pelajaran apa saja dengan bebas demi pengembangan tajdid 

itu sendiri. Pembaharuan terhadap hal tersebut yaitu tehnis terkait masalah  yang 

ada pada kemasyarakatan ataupun terhadap keduniawiaan seperti dalam hal 

ekonomi, politik, teknologi, pendidikan, dan lain-lain yang mungkin tidak 

secara langsung dapat menyentuh rambu-rambu terhadap keimanan ataupun 

rambu-rambu dasar seseorang yang mana hal ini sudah ditentukan secara pasti 

pada bagian ajaran agama Islam itu sendiri. 

b. Tajdid Syar’i memberikan ruang kebebasan manusia supaya dapat melakukan 

berfikir melalui penalaran, namun, penalaran seseorang ini sangat dibatasi dan 



Heriadi, etc., Gerakan Tajdid Sebagai Respon Perubahan Sosial… 

 

IMTIYAZ, Volume 7 Nomor 2, September 2023 | 204 
  

ada kekurangan maupun keterbatasan dalam berfikir sehingga memahami 

tertentu saja dalam agama, ataupun biasa yang sering disebut dengan Ushul al-

Fiqh. Sehingga arti tajdid dapat memberikan seeorang kebebasan untuk 

melakukan penalaran. Akan tetapi, sangat dibatasi oleh aturan dasar secara 

agama, karena sudah  membentuk kepada sistem  keyakinan dimaknai secara 

syariat seperti ada masalah makanan halal dan haram juga sudah jelas dampak 

positif ataupun negatifnya hukumnya serta sesuai dengan tuntunan ajaran 

agama dan sebagainya (Mawahib, 2007). Tajdid urfi, memberikan waktu 

kepada seseorang untuk berkarya dan pelajaran apa saja sehingga bisa 

diperbarui. Ataupun yang ada masalah dimasyarakat bisa memberikan solusi 

ataupun ia bisa memberikan ide baru, sesuai dengan pengembangan dan 

kemampuan seorang ini bisa memberikan solusi maka ia Dapat dipahami, tajdid 

dimaknai secara syar’i memberikan kesempatan kepada seseorang untuk 

berfikir melalui penalaran, akan tetapi kekurangannya penalaran manusia 

sangat terbatas, serta ada hukum sendiri untuk membahas pada dasar-dasar 

hukum agama yaitu dinamakan Ushul al-Fikih.  

3. Peran Majelis Tarjih  

Menjawab berbagai macam persoalan sosial keagamaan yang berubah-ubah 

yang mana ijtihad dan tajdid ada di dalamnya Muhammadiyah mendirikan majlis tarjih. 

Pada waktu berdirinya Persyarikan Muhammadiyah ini, tepatnya pada tanggal 8 

Dzulhijjah 1330 H/18 November 1912 M, Majlis Tarjih belum ada. Akan tetapi seiring 

seakin pesat berkembangnya Persyarikatan sehingga kebutuhan-kebutuhan internal 

Persyarikatan ini ikut berkembang juga secara terus-menerus, misalnya ada 

permasalahan perselisihan paham mengenai masalah-masalah dalam keagamaan, 

terutama yang berhubungan dengan hukum fiqih yang harus diselesaikan dengan rinci 

supaya tidak ada pemahaman yang salah. Untuk menjaga meluasnya perselisihan 

tersebut, maka para Pimpinan Persyarikatan melihat perlu adanya lembaga yang 

memiliki otoritas dalam bidang hukum. Maka pada tahun 1928 M, melalui keputusan 

konggres ke 17 di Yogyakarta, berdirilah lembaga tersebut yang disebut Majlis Tarjih 

Muhammadiyah (Sari et al., 2013, pp. 152–153).  

 Muhammadiyah, sangatlah begitu semnagat dan bersinergi apabila ada 

masalah di lingkungannya ataupun di masyarakat, yang berselisih beda pemahaman 

sehingga diberikan jalan tengahnya untuk mengatasi permasalahan tersebut, lembaga 

sepakat untuk membuat putusan tarjih sehingga masyarakat bisa mengikuti ataupun 

diadakan Baitul Arqom. Supaya ada masalah masyarakat dapat memahami dengan 

adanya kegiatan tersebut menjadi semakin luas terutama pengetahuan dalam ilmu 

Agama dan tidak mudah menyalahkan antara satu dengan yang lainnya.  



Heriadi, etc., Gerakan Tajdid Sebagai Respon Perubahan Sosial… 

 

 

205 | IMTIYAZ, Volume 7 Nomor 2, September 2023 

 

KESIMPULAN 

Penelitian di atas, dapat disimpulkan bahwa, gerakan tajdid di Masjid Darul 

Hikmah Ponorogo diadakan melalui kajian rutin bidang tajdid aqidah setiap 1 minggu 

tiga kali. Pada malam senin dengan kajian hadits arbain nawawi, malam rabu kajian 

tafsir Al-Qur’an, dan malam minggu kajian Adab. Serta jamaah yang berdatangan 

sangat semangat sekali untuk mengikuti kajiannya sehingga menambah ilmu 

pengetahuannya semakin meluas, selain pematri sangat ahli dibidangnya, jamaah yang 

mengikuti sangat banyak mulai dari 70 orang hingga 100 orang masing-masing dari 

pemateri yang berbeda. Lebih menarik lagi kajian ini sangat lama sudah berjalan 

kurang lebih 15 tahun.  

Perubahan sosial pada jamaah Masjid Darul Hikmah Ponorogo, mengalami 

peningkatan dari segi keuangan serta semakin bertambahnya jamaah sehingga semakin 

antusias dalam mengikuti kajian dan berinfaq serta sepakat pula untuk iuran bersama 

memberikan sebagian rezekinya kepada tukang becak, tukang sol sepatu dan kepada 

tukang parkir setiap bulan sekali diawal bulan sebesar 60,000 ataupun berupa bantuan 

beras 5kg, sehingga dapat meringankan beban mereka dan bentuk kepedulian jiwa 

sosial jamaah Masjid Darul Hikmah Ponorogo.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

B, M. M. A., Abidin, Z., & Jinan, M. (2024). The Tajdid Movement from Haedar Nashir 

’ s. Atlantis Press SARL. https://doi.org/10.2991/978-2-38476-102-9 

Bakhtiar. (2020). Konstruksi tajdid muhammadiyah. Tajdid : Majalah Ilmu Pengetahuan 

Dan Pemikiran Keagamaan, 23(1), 62–75. 

Bakry, M. M. (2019). Tajdid Dan Taqlid. Jurnal Al-Asas, III(33), 57–72. 

http://ejournal.iainpalopo.ac.id/index.php/alasas/article/view/1638 

Bandarsyah, D. (2016). Dinamika Tajdid Dalam Dakwah Muhammadiyah. Historia, 4(2), 

67. https://doi.org/10.24127/hj.v4i2.534 

Fathony, B. V. (2023). Muhammad abduh dan semangat pembaruan islam. Didaktika 

Islamika STIT Muhammadiyah Kendal, 14(1), 1–17. 

Hasnahwati, H., Romelah, R., & Hakim, M. N. (2023). Konsep Keagamaan 

Muhammadiyah Dalam Islam Berkemajuan: Tinjauan Manhaj Tajdid , Tarjih Dan 

Pendidikan Muhammadiyah. Jurnal Panrita, 3(1), 40–49. 

https://doi.org/10.35906/panrita.v3i1.210 

Hofman, O., Susanti, N. E., & Sari, Y. I. (2022). Peran Masyarakat Dalam 

Mengembangkan Kain Songke Untuk Meningkatkan Kondisi Sosial Ekonomi Di 



Heriadi, etc., Gerakan Tajdid Sebagai Respon Perubahan Sosial… 

 

IMTIYAZ, Volume 7 Nomor 2, September 2023 | 206 
  

Desa Ruis Kabupaten Manggarai. Dinamika Sosial: Jurnal Pendidikan Ilmu 

Pengetahuan Sosial, 1(1), 32–38. https://doi.org/10.18860/dsjpips.v1i1.1026 

Jailani, M., & Suyadi, S. (2022). The Relevance of K.H. Ahmad Dahlan’s Tajdid 

Thoughts on Islamic Education During the Covid-19 Pandemic. Jurnal Educative: 

Journal of Educational Studies, 6(2), 111. 

https://doi.org/10.30983/educative.v6i2.5176 

KBBI. (2008). Kamus Besar Bahasa Indonesia. PT. Gramedia Pustaka Utama. 

Kusuma, A. B. M. F. R. T. W., & Hudanansyah, M. F. A. N. (2023). Muhammadiyah 

Sebagai Gerakan Pembaharuan Islam. Jurnal Peneitian Ilmu-Ilmu Sosial, 

24(September), 33–53. 

Mawahib, M. (2007). Ruang Lingkup Tajdid. 1–7. http://repository.iainkediri.ac.id/247/ 

Miles M.B., Huberman, A.M., S. J. (2014). Qualitative Data Analysis: A Methods 

Sourcebook (Third). SAGE Publications, Inc. 

Nana Syaodih Sukmadinata. (2016). Metode Penelitian Pendidikan. PT Remaja 

Rosdakarya. 

Nurlaila Al Aydrus, Nirmala, Adhriansyah A.Lasawali, A. R. (2022). Peran 

Muhammadiyah dalam Upaya Pengembangan Pendidikan Islam di Indonesia 

Muhammadiyah ’ s Role in the Development of Islamic Education in Indonesia. 

IQRA: Jurnal Ilmu Pendidikan Dan Keislaman, 17, 17–25. 

Sari, Z., Bunyamin, Rasyid, A., Ramadan, H., Dzaljad, R. G., Fajri, M. D., & Wahid, A. 

(2013). Kemuhammadiyahan. UHAMKA Press. 

Suriadi Rahmat, R. (2022). Muhammadiyah Sebagai Gerakan Islam Yang Berkarakter  

Dakwah Dan Tajdid. Jurnal El-Ta’dib Program Studi Pendidikan Agama Islam,  

Universitas Muhammadiyah Bengkulu, Volume. 02, 313. 

Tambunan, F. R. (2019). Jurnal Dirosah Islamiyah. Jurnal Dirosah Islamiyah, I(1), 1–18. 

https://doi.org/10.17467/jdi.v5i3.4270 

Wahyu Hidayat. (2023). Muhammadiyah; Di Antara Gerakan Modernis, Tajdid Dan 

Purifikasi. Jurnal Pemikiran Islam, 3, 80. 

Zaeni Anwar. (2023). Gunung Djati Conference Series, Volume 19 (2023) CISS 4. 19, 

530–540. 

Zarkasyi, A. F. (2013). Tajdid dan Modernisasi Pemikiran Islam. Tsaqafah, 9(2), 395. 

https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v9i2.59 

 


