p-ISSN 2828-5506
DEVELOPMENT: Journal of Community Engagement e-ISSN 2828-6529

REVITALISASI NILAI-NILAI USHULUDDIN DALAM PROGRAM
PENGABDIAN MASYARAKAT

Muhammad Fauzi Noor!, Fathimatuz Zahra?
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta!, Universitas Islam Negeri
Antasari Banjarmasin?
*Email: muhammadfauzinoor.7@gmail.com , fathimah.mankotabaru@gmail.com

Abstract

This article explores the revitalization of Ushuluddin values within the framework of community
engagement programs, particularly through the local traditions of Babalian and Aruh Adat of the
Dayak Paramasan community in South Kalimantan. The study aims to demonstrate how the
theological, ethical, and humanistic principles of Ushuluddin can be harmoniously integrated
into the cultural practices of indigenous societies. Using a descriptive qualitative approach and
community-based action research, the findings reveal that these traditions not only embody
profound spiritual and social values but also serve as effective media for cultural da'wah. The
integration of Ushuluddin values into local customs does not negate indigenous wisdom but
rather enriches and strengthens the community’s connection to transcendent values. This
Ushuluddin-based community engagement effectively fosters spirituality, preserves social
harmony, and reinforces cultural identity amid the challenges of modernization and
globalization.

Keywords: Ushuluddin; Babalian; Aruh Adat; Community Engagement; Cultural Integration

Abstrak

Artikel ini membahas upaya revitalisasi nilai-nilai Ushuluddin dalam konteks pengabdian
masyarakat berbasis budaya lokal, khususnya melalui tradisi Babalian dan Aruh Adat Dayak
Paramasan di Kalimantan Selatan. Tujuan penelitian ini adalah untuk menunjukkan bagaimana
nilai-nilai ketauhidan, kemanusiaan, dan etika sosial dalam Ushuluddin dapat diintegrasikan
secara harmonis ke dalam praktik budaya masyarakat adat. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode tindakan berbasis komunitas. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa tradisi Babalian dan Aruh bukan hanya mengandung nilai-nilai spiritual dan
sosial yang kuat, tetapi juga dapat menjadi media dakwah kultural yang efektif. Integrasi nilai-
nilai Ushuluddin dalam tradisi lokal ini tidak meniadakan kearifan lokal, melainkan memperkaya
dan menguatkan nilai-nilai transendental dalam kehidupan masyarakat. Pengabdian masyarakat
yang dilakukan berbasis Ushuluddin terbukti mampu memperkuat spiritualitas, menjaga harmoni
sosial, serta memperkuat identitas budaya di tengah tantangan modernisasi dan globalisasi.

Kata kunci: Ushuluddin; Babalian; Aruh Adat; Pengabdian Masyarakat; Integrasi Budaya

PENDAHULUAN

Ushuluddin sebagai disiplin ilmu inti dalam sebuah tradisi keilmuan Islam
memiliki fungsi yang mendasar dalam membangun kerangka berpikir teologis, spiritual,
dan etis bagi umat muslim. Di dalamnya terkandung cabang-cabang keilmuan seperti

Ilmu Kalam (akidah), [lmu Tafsir, [lmu Hadis, serta Tasawuf, yang tidak hanya bersfiat

DEVELOPMENT: Journal of Community Engagement
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 license. © 2025, the author(s) | 116



mailto:muhammadfauzinoor.7@gmail.com
mailto:fathimah.mankotabaru@gmail.com

Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program
Pengabdian Masyarakat

konseptual tetapi juga memiliki dimensi aplikatif dalam kehidupan sosial-keagamaan.
Nilai-nilai Ushuluddin mengajarkan konsep ketuhanan (tauhid), peneguhan moralitas
individu dan kolektif, serta pendekatan spiritual yang menyeimbangkan antara aspek
lahiriah dan batiniah nya manusia. (Kosasih, 2024) Dalam konteks masyarakat
kontemporer yang tengah mengalami disorientasi nilai, fragmentasi sosial, serta
peningkatan eskalasi konflik berbasis keagamaan, maka kebutuhan akan revitalisasi nilai-
nilai Ushuluddin menjadi semakin mendesak.

Revitalisasi dimaknai sebagai proses menghidupkan kembali nilai-nilai inti yang
mengalami degradasi atau kehilangan relevansi akibat perkembangan zaman. (Hanafi
Pasaribu & Robiyanti, 2022) Dalam konteks pengabdian masyarakat, revitalisasi nilai-
nilai Ushuluddin merupakan upaya strategis untuk menghadirkan prinsip-prinsip teologis
Islam ke dalam ruang-ruang sosial yang konkret, guna menumbuhkan kembali kesadaran
spiritual, memperkuat integritas moral, serta membangun harmoni antarumat beragama
(Siti Kholidah Marbun, 2023). Pengabdian masyarakat yang dilaksanakan oleh civitas
akademika khususnya dari Fakultas Ushuluddin tidak hanya berfungsi sebagai
pelaksanaan Tridharma Perguruan Tinggi, melainkan juga sebagai media transformasi
sosial berbasis nilai-nilai [lahiyah yang inklusif dan humanis.

Di tengah arus modernisasi dan globalisasi yang seringkali bersifat sekularistik,
masyarakat Muslim menghadapi tantangan serius dalam menjaga integritas nilai-nilai
keislaman, khususnya yang berkaitan dengan aspek tauhid dan akhlak. Fenomena
meningkatnya radikalisme keagamaan, dekadensi moral, serta komersialisasi agama
menunjukkan adanya kekosongan spiritual yang tidak dapat diisi hanya melalui
pendekatan struktural atau material. Oleh karena itu, pengabdian masyarakat yang
berbasis pada Ushuluddin hadir sebagai pendekatan substantif untuk mengisi kekosongan
tersebut melalui penyadaran ideologis dan spiritual yang mendalam. Nilai-nilai teologis
seperti keesaan Tuhan (tawhid), keadilan Ilahi, serta konsep ihsan dan tazkiyatun nafs
merupakan fondasi penting dalam membangun masyarakat yang adil, beradab, dan
berorientasi pada nilai-nilai transenden.(Febriyanti et al., 2025)

Implementasi nilai-nilai Ushuluddin dalam program pengabdian masyarakat tidak
hanya mencakup kegiatan-kegiatan dakwah verbal semata, tetapi juga melibatkan
pendekatan edukatif, konsultatif, dan pemberdayaan berbasis nilai. Misalnya, penyuluhan
tentang moderasi beragama melalui pendekatan tafsir tematik, penguatan spiritualitas
komunitas melalui pengkajian tasawuf aplikatif, atau pembinaan akidah masyarakat
berbasis dialog teologis yang terbuka. Kegiatan semacam ini bukan hanya
mempertemukan ilmu dan amal, tetapi juga meneguhkan Ushuluddin sebagai ilmu yang

hidup dan relevan dengan kebutuhan masyarakat.(Hilmi, 2020)

DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025
Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124 | 117




Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program
Pengabdian Masyarakat

Dengan demikian, pengabdian masyarakat berbasis Ushuluddin bukanlah
kegiatan yang bersifat seremonial atau ritualistik belaka, melainkan merupakan
manifestasi dari visi keilmuan Islam yang integral dan transformatif. Artikel ini bertujuan
untuk mengkaji secara konseptual dan praktis bagaimana nilai-nilai Ushuluddin dapat
direvitalisasi dalam kerangka pengabdian masyarakat yang sistematis, partisipatif, dan
kontekstual. Dengan pendekatan ini, diharapkan terjadi proses transformasi sosial yang
tidak hanya berdampak pada aspek material, tetapi juga pada dimensi spiritual, etis, dan

teologis kehidupan masyarakat Muslim.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan jenis
penelitian  tindakan  berbasis  pengabdian = masyarakat  (community-based
research).(Hidayah et al., 2022) Metode ini dipilih untuk menggambarkan secara
mendalam proses revitalisasi nilai-nilai Ushuluddin melalui program pengabdian
masyarakat yang dilaksanakan oleh tim dosen dan mahasiswa dari Fakultas Ushuluddin.
Fokus penelitian diarahkan pada upaya internalisasi nilai-nilai teologis dan etis ke dalam
kehidupan sosial masyarakat melalui pendekatan partisipatif, edukatif, dan transformatif.

Penelitian ini dilaksanakan pada bulan Agustus hingga September 2022 bertempat
di Dusun Muara Parasung, Desa Paramasan Bawah, Kecamatan Paramasan, Kabupaten
Banjar, Kalimantan Selatan. Lokasi ini dipilih berdasarkan pertimbangan kebutuhan
penguatan nilai keagamaan dan spiritualitas masyarakat, serta aksebilitas yang
memungkinkan interaksi intensif antara peneliti dan masyarakat.

Sasaran utama program pengabdian merupakan kelompok masyarakat Muslim
yang berada pada lapisan sosial menengah kebawah, terkhusus kepada remaja, tokoh
masyarakat, guru ngaji yang menjadi agen penting didalam pembentukan kesadaran
keagamaan di tingkat komunitas. Populasi dalam penelitian ini mencakup seluruh warga

Muslim di Dusun Muara Parasung yang mengikuti kegiatan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Babalian: Tradisi Pengobatan dan Kearifan Lokal Masyarakat Dayak

Babalian merupakan sebuah upacara adat masyarakat Dayak Paramasan yang
berfungsi sebagai sarana pemenuhan hajat, khususnya untuk memohon kesembuhan dari
penyakit.(Info Publik, 2018) Tradisi ini dipimpin oleh seorang dukun adat yang disebut
mulung. Biasanya, mulung berasal dari keturunan pemimpin ritual sebelumnya, meskipun
seseorang yang dianggap memiliki kemampuan spiritual dan dipercaya oleh masyarakat

juga bisa menjadi pemimpin upacara ini.

118 | DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025
Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124




Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program
Pengabdian Masyarakat

Prosesi Babalian berlangsung semalam suntuk dan diawali dengan pembacaan
mantra dalam bahasa Dayak, diiringi alunan musik tradisional seperti kendang bambu
dan seruling sarunai. Mantra diucapkan secara khusus meskipun terdengar samar, mulut
pemimpin upacara tampak bergerak saat membacanya. Musik pengiring dimainkan
bergantian oleh para ahli musik lokal hingga ritual selesai.

Dahulu, Babalian bukan hanya sekadar ritual penyembuhan, tetapi juga menjadi
lembaga adat yang memiliki peranan penting dalam mengatur kehidupan masyarakat di
wilayah Pegunungan Meratus. Fungsinya meliputi penyelesaian berbagai persoalan
sosial, bahkan menjadi pemimpin dalam acara pernikahan. Nilai-nilai kearifan lokal yang
dijunjung tinggi dalam Babalian mencerminkan sistem kepercayaan dan pandangan hidup
masyarakat Dayak yang diwariskan secara turun-temurun.(Farma, 2025)

Salah satu hal menarik dari tradisi ini adalah peran perempuan. Dalam upacara
Babalian, perempuan bisa menjadi tokoh utama yang memimpin ritual. Hal ini diperkuat
oleh pandangan para ahli seperti Elbaar, Misrita, dan Riwut yang menegaskan bahwa
perempuan dapat bertindak sebagai mediator antara manusia dan makhluk tak kasat mata.
Hal ini menandakan adanya peran penting perempuan dalam menjaga dan melestarikan
budaya lokal.

Perempuan Dayak Paramasan tidak hanya memiliki hak yang sama dengan laki-
laki, tetapi juga memiliki tanggung jawab untuk melestarikan nilai-nilai dan aturan adat.
Dalam masyarakat Dayak Warukin, misalnya, perempuan dan laki-laki sama-sama
memiliki hak untuk ikut dalam kegiatan sosial seperti aruh (ritual adat), berperan dalam
pemerintahan desa, dan bahkan memimpin upacara seperti Babalian. Jika dipimpin oleh
perempuan, upacara ini disebut Babalian Dadas, dan jika dipimpin oleh laki-laki, disebut
Babalian Bawo.(Thahir, 2023)

Upacara babalian sendiri terdiri atas tiga tahapan, Persiapan, Pelaksanaan inti,
dan Penutupan. Ritual ini mengandung makna yang dalam, seperti permohonan
keselamatan, perlindungan dari malapetaka, penjagaan oleh roh leluhur dari pengaruh roh
jahat dan sihir, serta simbol perjuangan hidup dan doa untuk kesejahteraan dan kelancaran
rezeki. la juga menjadi bentuk penghormatan kepada Tuhan dan kesadaran terhadap
kehidupan dan lingkungan sekitar.

Fungsi utama Babalian dapat dilihat dalam tiga bentuk:

e Fungsi tari ritual (gintang) yang digunakan dalam berbagai peristiwa,
seperti kematian, penolak bala, pengobatan, dan nazar.
e Fungsi musik sebagai pengiring ritus.

e Fungsi mantra sebagai doa atau permohonan spiritual.

DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025
Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124 | 119




Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program
Pengabdian Masyarakat

Gambar 1.0 Prosesi Acara Babalian

Dalam upacara Buntang, salah satu bentuk upacara adat yang memuat tari
Babalian, terdapat tiga jenis: Buntang Hajat (nazar), Buntang Memali, dan Buntang
Taotn (tahun). Tari Babalian Bawo dalam upacara ini hanya boleh dilakukan oleh laki-
laki, sebagai wujud representasi budaya yang mengatur peran gender secara simbolik.

Kebudayaan Dayak juga membentuk struktur sosial masyarakat melalui ekspresi
kesenian seperti tari. Dalam tarian ini, konstruksi gender terlihat dari cara gerak tubuh,
ekspresi wajah, ketukan musik, serta pengucapan mantra. Biasanya perempuan
ditampilkan dengan karakter feminim, dan laki-laki dengan karakter maskulin.

Fenomena pengobatan tradisional berbasis ritual seperti Babalian masih banyak
dipercaya oleh masyarakat sebagai cara untuk menjauhkan diri dari hal buruk. Meski
secara ilmiah belum ada penelitian pasti yang membuktikan efektivitas ritual terhadap
penyembuhan, praktik ini tetap hidup karena dianggap sebagai bagian dari kepercayaan
lokal (local beliefs), sebagaimana dijelaskan oleh Kapferer (dalam Alhumami, 2009),
bahwa kepercayaan terhadap dukun dan praktik spiritual seperti ini adalah bagian dari

warisan budaya suatu komunitas.(Nasrudin, 2019)

Aruh Adat Dayak: Tradisi Sakral Desa Paramasan Bawah

Aruh bukanlah sekadar seremoni adat. Bagi masyarakat Dayak, Aruh merupakan
bentuk penghormatan kepada leluhur, ucapan syukur kepada Tuhan atas hasil panen,
sekaligus media rekonsiliasi sosial antarwarga. Dalam tradisi ini, masyarakat berkumpul
di Balai Adat Induk untuk melaksanakan berbagai ritus yang dipimpin oleh tokoh adat
dan pemangku spiritual (Babalian). Balai Adat berfungsi sebagai pusat spiritual sekaligus
pusat komunitas, tempat dimana nilai-nilai luhur diwariskan dari generasi ke
generasi.(Syah et al., 2020)

120 | DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025
Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124




Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program
Pengabdian Masyarakat

Rangkaian acara Aruh biasanya berlangsung selama beberapa hari dan melibatkan
seluruh elemen masyarakat, mulai dari anak-anak hingga orang tua. Kegiatan ini diawali
dengan upacara pembukaan yang sakral, pembacaan mantra-mantra oleh Babalian, serta
pemberian sesajen kepada roh-roh leluhur. Prosesi ini diyakini mampu membawa
keseimbangan antara manusia, alam, dan dunia roh. Selain ritus spiritual, terdapat pula
pertunjukan seni budaya seperti tarian Dayak, nyanyian tradisional, dan permainan
rakyat. Kuliner khas suku Dayak turut disajikan, melengkapi suasana kebersamaan yang
kental dalam perayaan tersebut.

‘?-s;'?"i:l =3 B ¢
Gambar 1.1 Prosesi Acara Aruh Adat Dayak

Bagi generasi muda, Aruh bukan hanya tontonan, melainkan tuntunan. Melalui
keterlibatan aktif dalam setiap rangkaian kegiatan, mereka belajar memahami filosofi
hidup masyarakat Dayak yang menjunjung tinggi harmoni, gotong royong, dan
penghormatan terhadap alam. Di tengah arus globalisasi yang kerap mengikis identitas
lokal, Aruh menjadi benteng pertahanan nilai-nilai kearifan yang tak ternilai.(Izzah et al.,
2023)

Aruh di Balai Adat Induk Dayak bukan hanya pesta budaya tahunan. Ia adalah
napas kehidupan spiritual, sosial, dan budaya masyarakat Dayak di Paramasan Bawah.
Dalam upacara yang penuh makna ini, tercermin nilai-nilai kearifan lokal yang
menjunjung tinggi keharmonisan antara manusia, alam, dan Sang Pencipta. Melestarikan
Aruh berarti menjaga denyut nadi peradaban lokal agar tetap hidup dan berdaya di tengah
zaman yang terus berubah.

Revitalisasi Nilai-Nilai Ushuluddin Melalui Tradisi Babalian dan Arih Adat dalam
Masyarakat Dayak Paramasan

Dalam konteks pengabdian masyarakat yang berbasis nilai-nilai Ushuluddin,
tradisi Babalian dan Aruh Adat Dayak Paramasan merupakan representasi konkret
bagaimana spiritualitas lokal dapat dijadikan medium revitalisasi nilai-nilai ketuhanan
(tauhid), kemanusiaan (insaniyah), dan sosial keadaban (akhlaqiyyah). Kedua praktik
budaya ini, meskipun berasal dari akar tradisi lokal, memuat sejumlah ajaran yang sejalan
dengan prinsip-prinsip Ushuluddin, terutama dalam hal relasi transendental antara

manusia dan Tuhan, serta harmoni antara manusia dan sesamanya.

DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025
Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124 | 121




Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program
Pengabdian Masyarakat

1. Babalian sebagai Medium Ketauhidan dan Kesadaran Spiritual

Ritual Babalian, yang pada dasarnya merupakan bentuk pengobatan tradisional
berbasis spiritual, tidak semata-mata berfungsi sebagai solusi terhadap penyakit fisik,
tetapi juga sebagai sarana penguatan hubungan antara manusia dengan kekuatan
transenden. Dalam perspektif Ushuluddin, praktik ini mencerminkan aspek tauhid
rububiyah kesadaran bahwa segala bentuk kesembuhan dan perlindungan berasal dari
satu kekuatan Ilahi.(Hamzah et al., 2025) Meskipun dikemas dalam bentuk mantra, tarian,
dan sesajen, ritual ini pada hakikatnya memancarkan doa dan pengharapan kepada Tuhan,
sebagaimana konsep doa dalam Islam sebagai permohonan dari makhluk kepada Khalik.

Selain itu, keterlibatan perempuan dalam Babalian menunjukkan dimensi
keadilan dan kesetaraan yang sejalan dengan nilai-nilai keadaban sosial dalam
Ushuluddin. Kemampuan perempuan untuk memimpin ritual spiritual, baik dalam bentuk
Babalian Dadas maupun partisipasi dalam struktur adat, merepresentasikan peran aktif
perempuan dalam membangun tatanan masyarakat yang adil dan beradab.(Sri et al., 2024)

2. Aruh Adat Sebagai Manifestasi Tauhid Sosial dan Etika Kolektif

Berbeda dengan Babalian yang bersifat individual atau keluarga, Aruh Adat
bersifat komunal dan holistik. Tradisi ini menggabungkan rasa syukur kepada Tuhan,
penghormatan terhadap leluhur, dan rekonsiliasi sosial antarwarga. Nilai-nilai yang
terkandung dalam Aruh sangat dekat dengan konsep tauhid sosial, yaitu pengakuan
terhadap keesaan Tuhan yang diwujudkan melalui penguatan solidaritas sosial,
penghormatan terhadap kehidupan, dan pemeliharaan keseimbangan alam.(Agusman et
al., 2023)

Balai Adat sebagai pusat pelaksanaan Aruh, bukan hanya simbol kultural, tetapi
juga spiritual dan etis. [a menjadi tempat penanaman nilai-nilai luhur, pembelajaran lintas
generasi, serta pengukuhan norma sosial yang berbasis pada kesucian, kebaikan, dan
keadilan. Dalam tradisi ini, dapat dilihat adanya praktik amar ma ’ruf nahi munkar dalam
bentuk adat mendorong kebaikan kolektif dan menjaga masyarakat dari perilaku yang
mengganggu tatanan sosial dan spiritual.

Integrasi Ushuluddin dalam Konteks Lokal: Pendekatan Transformasi Kultural

Dalam konteks keberagaman budaya di Indonesia, khususnya di wilayah-wilayah
yang masth memegang erat tradisi adat seperti Kalimantan Selatan, pendekatan
pengabdian masyarakat tidak bisa dilepaskan dari realitas lokal yang hodup. Peran
Ushluddin sebagai ilmu dasar keislaman disini bukan sekadar mengajarkan prinsip
ketuhanan secara normatif, tetapi harus mampu hadir sebagai kekuatan yang
membumikan nilai spiritual dalam dinamika sosial dan budaya masyarakat. Oleh karena
itu, integrasi Ushuluddin dalam konteks lokal harus dilandasi oleh pendekatan

transformasi kultural yang inklusif, partisipatif, serta dialogis.

122 | DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025
Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124




Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program
Pengabdian Masyarakat

1. Ushluddin sebagai Instrumen Kultural

Ilmu Ushuluddin pada hakikatnya membicarakan hal-hal yang mendasar dalam
kehidupan beragama: ketuhanan (tauhid), kenabian, hari akhir, dan etika kehidupan
(akhlaq). Dalam kerangka pengabdian masyarakat, aspek-aspek ini tidak berdiri dalam
ruang kosong. Nilai-nilai tauhid dan kemanusiaan bisa ditemukan dalam ekspresi budaya
masyarakat lokal. Misalnya, dalam tradisi Babalian dan Aruh Adat Dayak, terdapat
elemen spiritual yang kuat, yang menghubungkan manusia dengan kekuatan ilahi dan
semesta.

Alih-alih menegasikan nilai-nilai lokal ini, pendekatan Ushuluddin seharusnya
bertugas merawat dan menafsirkan ulang warisan budaya tersebut sebagai bagian dari
kearifan lokal yang mendekatkan manusia pada nilai-nilai transendental. Tradisi lokal
bukan penghalang, tetapi wadah kultural yang bisa menjadi media penyampaian ajaran-
ajaran ketauhidan.(Fitriyah et al., 2024)

2. Babalian dan Aruh Adat sebagai Media Dakwah Kultural

Babalian sebagai bentuk ritual pengobatan spiritual dan penyelarasan energi
manusia dengan alam, dan Aruh sebagai bentuk perayaan adat yang sarat makna spiritual,
menjadi titik masuk penting dalam melakukan pengabdian berbasis Ushuluddin.
Pendekatan ini menghindari benturan frontal antara agama dan budaya, serta lebih
memilih jalur integratif yang menekankan pada nilai-nilai universal yang dikandung
dalam kedua sistem tersebut.

Melalui kegiatan seperti dialog adat, diskusi tafsir budaya, dan pelatihan
spiritualitas kontekstual, masyarakat dapat diajak menyadari bahwa nilai-nilai dalam
Babalian dan Aruh tidak bertentangan dengan prinsip Ushuluddin. Bahkan, keduanya bisa
menjadi kendaraan dakwah yang relevan untuk membangun kesadaran ketuhanan dan
kemanusiaan secara bersamaan.

3. Ushluddin sebagai Wacana Hidup

Integrasi Ushuluddin dalam konteks lokal, khususnya pada tradisi-tradisi adat
seperti Babalian dan Aruh di kalangan masyarakat Dayak di Kalimantan Selatan,
merupakan bentuk aktualisasi ajaran Islam yang lebih membumi, kontekstual, dan
menyatu dalam dinamika kehidupan sosial masyarakat. Ini bukan semata bentuk
pendekatan akademik atau pengabdian insidental yang bersifat formalitas, melainkan
bagian dari upaya panjang membangun jembatan dialog antara nilai-nilai transenden
Islam dengan kearifan lokal yang telah hidup dan mengakar dalam masyarakat. Tradisi
Babalian dan Aruh yang sarat dengan nilai spiritual, penghormatan terhadap leluhur, dan
keselarasan hidup dengan alam, memberikan ruang yang luas bagi Ushuluddin untuk

mengartikulasikan dirinya bukan dalam wajah yang eksklusif dan tekstual semata,

DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025
Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124 | 123




Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program
Pengabdian Masyarakat

melainkan dalam bentuk praksis keberagamaan yang menyentuh dan menghargai
keragaman budaya.

Dalam konteks ini, Ushuluddin tidak hadir sebagai kekuatan yang menggantikan
atau menghakimi tradisi, tetapi justru berperan sebagai mitra spiritual yang menanamkan
nilai-nilai ilahiyah ke dalam ekspresi budaya lokal. Keterlibatan Ushuluddin dalam proses
ini adalah keterlibatan yang menumbuhkan, bukan memutus. Ia hadir melalui pendekatan
transformatif, di mana kehadiran agama tidak memaksa, melainkan merangkul; tidak
menghapus identitas budaya, tetapi memperkaya dan menyinari maknanya. Tradisi
Babalian dan Aruh, ketika dibaca melalui lensa Ushuluddin, tidak hanya menjadi
peristiwa budaya, melainkan momentum spiritual yang membuka ruang tafsir baru
tentang kesakralan, ketauhidan, dan relasi manusia dengan Tuhan serta
sesama.(Mutawakkil, 2021).

Penting untuk disadari bahwa di tengah gempuran globalisasi, modernisasi, dan
homogenisasi budaya, banyak masyarakat adat yang mengalami krisis identitas spiritual.
Mereka berada pada persimpangan antara mempertahankan akar tradisinya atau
mengadopsi bentuk keberagamaan baru yang terkadang asing dan tidak sesuai dengan
ekosistem budaya mereka.(Haryanto, 2015) Di sinilah Ushuluddin memainkan perannya
sebagai narasi keagamaan yang lentur, adaptif, namun tetap kokoh dalam prinsip-prinsip
dasarnya. Integrasi ini bukan sekadar strategi dakwah, melainkan bagian dari misi besar
keberislaman yang berorientasi pada welas asih, keadilan sosial, dan pelestarian nilai-
nilai luhur kemanusiaan.

Gerakan integratif semacam ini perlu dilihat sebagai proses kultural yang
berkelanjutan. Ia bukan hanya tugas para akademisi atau tokoh agama, melainkan
tanggung jawab kolektif seluruh elemen masyarakat termasuk komunitas adat sendiri
untuk saling belajar, saling menghormati, dan saling membangun pemahaman yang
mendalam. Dalam kerangka ini, Ushuluddin menjadi wacana hidup—bukan sebagai teks
beku yang hanya dibaca di ruang kuliah atau ceramah keagamaan, melainkan sebagai
energi spiritual yang mengalir dalam keseharian: dalam tarian, ritual, doa, adat, dan laku
hidup masyarakat adat.

Dengan demikian, integrasi Ushuluddin dalam tradisi seperti Babalian dan Aruh
tidak hanya memperkuat keimanan umat Islam secara substansial, tetapi juga menjadi
strategi efektif dalam menjaga keberagaman dan kohesi sosial di tengah tantangan zaman.
Islam yang ditampilkan bukan Islam yang asing, melainkan Islam yang tumbuh dari
tanah, berbicara dengan bahasa lokal, dan mengajak masyarakat berjalan bersama menuju
kemuliaan hidup spiritual. Itulah wajah Islam yang ramah budaya, bersahabat dengan

sejarah, dan menjunjung tinggi harmoni dalam keberagaman.

124 | DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025
Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124




Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program
Pengabdian Masyarakat

KESIMPULAN

Revitalisasi nilai-nilai Ushuluddin dalam program pengabdian masyarakat
terbukti efektif ketika dilakukan melalui pendekatan kultural dan kontekstual yang
merangkul tradisi lokal seperti Babalian dan Aruh Adat Dayak Paramasan. Tradisi-tradisi
ini mengandung unsur spiritualitas, ketauhidan, etika sosial, dan kesadaran ekologis yang
sejalan dengan prinsip-prinsip Ushuluddin. Pendekatan integratif yang tidak menghakimi
budaya lokal tetapi justru menjadikannya sebagai medium dakwah dan pendidikan
spiritual mampu membumikan nilai-nilai Ilahiyah dalam kehidupan masyarakat.

Kegiatan pengabdian ini juga menunjukkan bahwa Ushuluddin tidak hanya
relevan sebagai wacana akademik, tetapi juga sebagai instrumen transformatif dalam
merawat keharmonisan sosial, membangun kesadaran keagamaan yang inklusif, dan
memperkuat kohesi antarumat di tengah tantangan modernitas. Peran aktif perempuan
dalam tradisi Babalian juga menjadi simbol penting dari nilai keadilan sosial dan

kesetaraan gender dalam perspektif keislaman.

DAFTAR PUSTAKA

Agusman, Majid, Z. A., Hamid, A., & Hanif, M. (2023). Problematika dakwah dan
pendidikan pada masyarakat pedalaman Tau Taa Wana Morowali Utara. Tawazun:
Jurnal Pendidikan Islam, 16(2), 245-272.
https://doi.org/10.32832/tawazun.v16i2.14472

Farma, S. D. (2025, May 11). Mengenal Kebudayaan Suku Dayak Meratus.
Https://Kumparan.Com/Siskadewifarma/Mengenal-Kebudayaan-Suku-Dayak-
Meratus-2532KzcZ4rR. https://kumparan.com/siskadewifarma/mengenal-
kebudayaan-suku-dayak-meratus-2532KzcZ4rR

Febriyanti, E., Kholid, N., Dzihab Aminudin, M., & Hartono, R. (2025). The Ethical
Values in Islamic Tradition Reinterpreting Morals in the Context of Global Moral
Crisis. Bulletin of Science Education, 1.
https://attractivejournal.com/index.php/bse/index

Fitriyah, T., Muharamah, U., Hak, N., Margo Yuwono, D., Nasrul Latifi, Y., Nurun Ni,
U., Kanif Anwari, M., Dzulkifli, M., Mariyatut Tasnimah, T., Dwiratna Lestari, F.,
Hariyanto, B., Surati, E., Meilawati, A., Syarifudin, F., Ulifanida Pertiwi, W.,
Rohmadi, D., Thsan Ismail, M., Faila Saufa, A., Etika Sari, K., ... Holilulloh, A.
(2024). Dinamika limu-Ilmu Adab dan Budaya. IDEA Press Yogyakarta.

Hamzah, Miftahussurur, Hubur, A., & Maseleno, A. (2025). Metodologi Dakwah Nabi
Ibrahim dan Relevansinya Dalam Dakwah Kontemporer (Analisis Deskriptif Tafsir
Ibnu Katsir dan Tafsir As-Sa’di). Jurnal Greenation Sosial dan Politik, 4.
https://doi.org/10.38035/jgsp.v2i4

Hanafi Pasaribu, Y., & Robiyanti, D. (2022). Didikan Positif Hukum Adat Tentang
Membudayakan Sikap Berbagi Untuk Sesama Serta Memahami Indahnya

DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025
Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124 | 125




Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program
Pengabdian Masyarakat

Kebersamaan. Journal Liaison Academia and Society (J-LAS), 2(3). https://j-
las.lemkomindo.org/index.php/J-LAS

Haryanto, S. (2015). Sosiologi Agama. Dari Klasik Hingga Postmodern (Andien, Ed.;
Ist ed.). Ar-Ruzz Media.

Hidayah, A. R., Sunarti, A., Andyarini, E. N., Hukum, P., Syariah, E., Syariah, F.,
Hukum, D., Prodi, ), Ekonomi, L., Ekonomi, F., Islam, B., Psikologi, P., Psikologi,
F., Kesehatan, D., Islam, U., Sunan, N., Surabaya, A., & Artikel, . (2022).
PEMBERDAYAAN PELAKU USAHA JAHIT DALAM UPAYA PENINGKATAN
PEREKONOMIAN SELAMA PANDEMI COVID-19 MELALUI METODE
COMMUNITY BASED  PARTICIPATORY RESEARCH (CBPR). 5(1).
http://jurnal.umb.ac.id/index.php/

Hilmi, M. (2020). Islamisasi [lmu Pengetahuan: Pergulatan Pemikiran Cendekiawan
Kontemporer. Al-Adabiya: Jurnal Kebudayaan Dan Keagamaan, 15(02), 251-269.
https://doi.org/10.37680/adabiya.v15102.268

Info Publik, M. (2018, September 4). Aruh Adat Tanda Syukur Dayak Paramasan.
https://home.banjarkab.go.id/aruh-adat-tanda-syukur-dayak-paramasan-2/

Izzah, Genua, V., Sentosa, A., & Astawan, N. W. (2023). Adat, Sejarah dan Budaya
Nusantara (A. Wijayanto, S. A. Anggaira, F. Umar, K. Ningsih, & M. A. Mubarok,
Eds.; 1st ed.). Akademia Pustaka. https://osf.io/preprints/osf/49kgz

Kosasih, A. (2024). EPISTEMOSUFI: RAHASIA ILMU DALAM PANDANGAN
SULTANUL-AULIYA AL-JAILANI. Jurnal Kajian Ilmu Sosial Dan Humaniora
Berbasis Kearifan Lokal, 3(2), 129-135.

Mutawakkil, M. H. (2021). Nilai-nilai pendidikan moderasi beragama untuk
mewujudkan toleransi umat beragama dalam perspektif Emha Ainun Nadjib [Master
Thesis, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim]. http://etheses.uin-
malang.ac.id/id/eprint/25473

Nasrudin, J. (2019). Relast Agama, Magi, Sains dengan Sistem Pengobatan Tradisional-
Modern pada Masyarakat Pedesaan. Hanifiya: Jurnal Studi Agama-Agama, 2(1).

Siti Kholidah Marbun. (2023). Analisis Pemahaman dan Implementasi Nilai-nilai
Multikulturalisme dalam Hadis Sebagai Landasan untuk Membangun Harmoni
Sosial di Era Globalisasi. JURNAL ILMIAH RESEARCH AND DEVELOPMENT
STUDENT, 1(1), 74-87. https://doi.org/10.59024/jis.v1i1.380

Sri, M., Peduho, U., Nur, M., Alfiani, N., & Makka, M. M. (2024). Simbolisme Peran
Perempuan dalam Adat Saro Badaka: Tinjauan dari Hukum Islam dan Budaya Lokal
Symbolism of the Role of Women in the Saro Badaka Custom: An Overview of
Islamic Law and Local Culture. SPECTRUM: Journal of Gender and Children
Studies, 4(1), 1-16. http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/SPECTRUM

126 | DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025
Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124




Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program
Pengabdian Masyarakat

Syah, H., Hamdanah, Ajahari, & Wabhid, 1. (2020). Tradisi Manyanggar: Merawat
Budaya dan Komunikasi Sosial di Kabupaten Barito Utara Bumi Iya Mulik
Bengkang Turan. Airlangga University Press.

Thahir, M. (2023). Sejarah Kerukunan Umat Beragama di Kalimantan Selatan dan
Tengah (1. A. Thsan & S. A. Ramadhani, Eds.; 1st ed.). Bening Media Publishing.

DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025
Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124 | 127




