
  p-ISSN 2828-5506 

DEVELOPMENT: Journal of Community Engagement                             e-ISSN 2828-6529                                                                                                  

 
 
 

DEVELOPMENT: Journal of Community Engagement 

This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 license. © 2025, the author(s) | 116  
 

REVITALISASI NILAI-NILAI USHULUDDIN DALAM PROGRAM 

PENGABDIAN MASYARAKAT 
 

 

Muhammad Fauzi Noor1, Fathimatuz Zahra2  

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta1, Universitas Islam Negeri 

Antasari Banjarmasin2 

*Email: muhammadfauzinoor.7@gmail.com , fathimah.mankotabaru@gmail.com  
 

 

 

Abstract 

This article explores the revitalization of Ushuluddin values within the framework of community 

engagement programs, particularly through the local traditions of Babalian and Aruh Adat of the 

Dayak Paramasan community in South Kalimantan. The study aims to demonstrate how the 

theological, ethical, and humanistic principles of Ushuluddin can be harmoniously integrated 

into the cultural practices of indigenous societies. Using a descriptive qualitative approach and 

community-based action research, the findings reveal that these traditions not only embody 

profound spiritual and social values but also serve as effective media for cultural da'wah. The 

integration of Ushuluddin values into local customs does not negate indigenous wisdom but 

rather enriches and strengthens the community’s connection to transcendent values. This 

Ushuluddin-based community engagement effectively fosters spirituality, preserves social 

harmony, and reinforces cultural identity amid the challenges of modernization and 

globalization. 

Keywords:  Ushuluddin; Babalian; Aruh Adat; Community Engagement; Cultural Integration 

 

Abstrak 

Artikel ini membahas upaya revitalisasi nilai-nilai Ushuluddin dalam konteks pengabdian 

masyarakat berbasis budaya lokal, khususnya melalui tradisi Babalian dan Aruh Adat Dayak 

Paramasan di Kalimantan Selatan. Tujuan penelitian ini adalah untuk menunjukkan bagaimana 

nilai-nilai ketauhidan, kemanusiaan, dan etika sosial dalam Ushuluddin dapat diintegrasikan 

secara harmonis ke dalam praktik budaya masyarakat adat. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode tindakan berbasis komunitas. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa tradisi Babalian dan Aruh bukan hanya mengandung nilai-nilai spiritual dan 

sosial yang kuat, tetapi juga dapat menjadi media dakwah kultural yang efektif. Integrasi nilai-

nilai Ushuluddin dalam tradisi lokal ini tidak meniadakan kearifan lokal, melainkan memperkaya 

dan menguatkan nilai-nilai transendental dalam kehidupan masyarakat. Pengabdian masyarakat 

yang dilakukan berbasis Ushuluddin terbukti mampu memperkuat spiritualitas, menjaga harmoni 

sosial, serta memperkuat identitas budaya di tengah tantangan modernisasi dan globalisasi. 

Kata kunci: Ushuluddin; Babalian; Aruh Adat; Pengabdian Masyarakat; Integrasi Budaya 

 

PENDAHULUAN 

Ushuluddin sebagai disiplin ilmu inti dalam sebuah tradisi keilmuan Islam 

memiliki fungsi yang mendasar dalam membangun kerangka berpikir teologis, spiritual, 

dan etis bagi umat muslim. Di dalamnya terkandung cabang-cabang keilmuan seperti 

Ilmu Kalam (akidah), Ilmu Tafsir, Ilmu Hadis, serta Tasawuf, yang tidak hanya bersfiat 

mailto:muhammadfauzinoor.7@gmail.com
mailto:fathimah.mankotabaru@gmail.com


Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program 

Pengabdian Masyarakat 

 

 
                                                                                   DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025  

Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124 | 117  

 

konseptual tetapi juga memiliki dimensi aplikatif dalam kehidupan sosial-keagamaan. 

Nilai-nilai Ushuluddin mengajarkan konsep ketuhanan (tauhid), peneguhan moralitas 

individu dan kolektif, serta pendekatan spiritual yang menyeimbangkan antara aspek 

lahiriah dan batiniah nya manusia. (Kosasih, 2024) Dalam konteks masyarakat 

kontemporer yang tengah mengalami disorientasi nilai, fragmentasi sosial, serta 

peningkatan eskalasi konflik berbasis keagamaan, maka kebutuhan akan revitalisasi nilai-

nilai Ushuluddin menjadi semakin mendesak. 

Revitalisasi dimaknai sebagai proses menghidupkan kembali nilai-nilai inti yang 

mengalami degradasi atau kehilangan relevansi akibat perkembangan zaman. (Hanafi 

Pasaribu & Robiyanti, 2022) Dalam konteks pengabdian masyarakat, revitalisasi nilai-

nilai Ushuluddin merupakan upaya strategis untuk menghadirkan prinsip-prinsip teologis 

Islam ke dalam ruang-ruang sosial yang konkret, guna menumbuhkan kembali kesadaran 

spiritual, memperkuat integritas moral, serta membangun harmoni antarumat beragama 

(Siti Kholidah Marbun, 2023). Pengabdian masyarakat yang dilaksanakan oleh civitas 

akademika khususnya dari Fakultas Ushuluddin tidak hanya berfungsi sebagai 

pelaksanaan Tridharma Perguruan Tinggi, melainkan juga sebagai media transformasi 

sosial berbasis nilai-nilai Ilahiyah yang inklusif dan humanis.  

Di tengah arus modernisasi dan globalisasi yang seringkali bersifat sekularistik, 

masyarakat Muslim menghadapi tantangan serius dalam menjaga integritas nilai-nilai 

keislaman, khususnya yang berkaitan dengan aspek tauhid dan akhlak. Fenomena 

meningkatnya radikalisme keagamaan, dekadensi moral, serta komersialisasi agama 

menunjukkan adanya kekosongan spiritual yang tidak dapat diisi hanya melalui 

pendekatan struktural atau material. Oleh karena itu, pengabdian masyarakat yang 

berbasis pada Ushuluddin hadir sebagai pendekatan substantif untuk mengisi kekosongan 

tersebut melalui penyadaran ideologis dan spiritual yang mendalam. Nilai-nilai teologis 

seperti keesaan Tuhan (tawhid), keadilan Ilahi, serta konsep ihsan dan tazkiyatun nafs 

merupakan fondasi penting dalam membangun masyarakat yang adil, beradab, dan 

berorientasi pada nilai-nilai transenden.(Febriyanti et al., 2025) 

Implementasi nilai-nilai Ushuluddin dalam program pengabdian masyarakat tidak 

hanya mencakup kegiatan-kegiatan dakwah verbal semata, tetapi juga melibatkan 

pendekatan edukatif, konsultatif, dan pemberdayaan berbasis nilai. Misalnya, penyuluhan 

tentang moderasi beragama melalui pendekatan tafsir tematik, penguatan spiritualitas 

komunitas melalui pengkajian tasawuf aplikatif, atau pembinaan akidah masyarakat 

berbasis dialog teologis yang terbuka. Kegiatan semacam ini bukan hanya 

mempertemukan ilmu dan amal, tetapi juga meneguhkan Ushuluddin sebagai ilmu yang 

hidup dan relevan dengan kebutuhan masyarakat.(Hilmi, 2020) 



Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program 

Pengabdian Masyarakat 

 

118 | DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025 
       Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124 

 

Dengan demikian, pengabdian masyarakat berbasis Ushuluddin bukanlah 

kegiatan yang bersifat seremonial atau ritualistik belaka, melainkan merupakan 

manifestasi dari visi keilmuan Islam yang integral dan transformatif. Artikel ini bertujuan 

untuk mengkaji secara konseptual dan praktis bagaimana nilai-nilai Ushuluddin dapat 

direvitalisasi dalam kerangka pengabdian masyarakat yang sistematis, partisipatif, dan 

kontekstual. Dengan pendekatan ini, diharapkan terjadi proses transformasi sosial yang 

tidak hanya berdampak pada aspek material, tetapi juga pada dimensi spiritual, etis, dan 

teologis kehidupan masyarakat Muslim. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan jenis 

penelitian tindakan berbasis pengabdian masyarakat (community-based 

research).(Hidayah et al., 2022) Metode ini dipilih untuk menggambarkan secara 

mendalam proses revitalisasi nilai-nilai Ushuluddin melalui program pengabdian 

masyarakat yang dilaksanakan oleh tim dosen dan mahasiswa dari Fakultas Ushuluddin. 

Fokus penelitian diarahkan pada upaya internalisasi nilai-nilai teologis dan etis ke dalam 

kehidupan sosial masyarakat melalui pendekatan partisipatif, edukatif, dan transformatif. 

Penelitian ini dilaksanakan pada bulan Agustus hingga September 2022 bertempat 

di Dusun Muara Parasung, Desa Paramasan Bawah, Kecamatan Paramasan, Kabupaten 

Banjar, Kalimantan Selatan. Lokasi ini dipilih berdasarkan pertimbangan kebutuhan 

penguatan nilai keagamaan dan spiritualitas masyarakat, serta aksebilitas yang 

memungkinkan interaksi intensif antara peneliti dan masyarakat. 

Sasaran utama program pengabdian merupakan kelompok masyarakat Muslim 

yang berada pada lapisan sosial menengah kebawah, terkhusus kepada remaja, tokoh 

masyarakat, guru ngaji yang menjadi agen penting didalam pembentukan kesadaran 

keagamaan di tingkat komunitas. Populasi dalam penelitian ini mencakup seluruh warga 

Muslim di Dusun Muara Parasung yang mengikuti kegiatan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Babalian: Tradisi Pengobatan dan Kearifan Lokal Masyarakat Dayak 

Babalian merupakan sebuah upacara adat masyarakat Dayak Paramasan yang 

berfungsi sebagai sarana pemenuhan hajat, khususnya untuk memohon kesembuhan dari 

penyakit.(Info Publik, 2018) Tradisi ini dipimpin oleh seorang dukun adat yang disebut 

mulung. Biasanya, mulung berasal dari keturunan pemimpin ritual sebelumnya, meskipun 

seseorang yang dianggap memiliki kemampuan spiritual dan dipercaya oleh masyarakat 

juga bisa menjadi pemimpin upacara ini. 



Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program 

Pengabdian Masyarakat 

 

 
                                                                                   DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025  

Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124 | 119  

 

Prosesi Babalian berlangsung semalam suntuk dan diawali dengan pembacaan 

mantra dalam bahasa Dayak, diiringi alunan musik tradisional seperti kendang bambu 

dan seruling sarunai. Mantra diucapkan secara khusus meskipun terdengar samar, mulut 

pemimpin upacara tampak bergerak saat membacanya. Musik pengiring dimainkan 

bergantian oleh para ahli musik lokal hingga ritual selesai. 

Dahulu, Babalian bukan hanya sekadar ritual penyembuhan, tetapi juga menjadi 

lembaga adat yang memiliki peranan penting dalam mengatur kehidupan masyarakat di 

wilayah Pegunungan Meratus. Fungsinya meliputi penyelesaian berbagai persoalan 

sosial, bahkan menjadi pemimpin dalam acara pernikahan. Nilai-nilai kearifan lokal yang 

dijunjung tinggi dalam Babalian mencerminkan sistem kepercayaan dan pandangan hidup 

masyarakat Dayak yang diwariskan secara turun-temurun.(Farma, 2025) 

Salah satu hal menarik dari tradisi ini adalah peran perempuan. Dalam upacara 

Babalian, perempuan bisa menjadi tokoh utama yang memimpin ritual. Hal ini diperkuat 

oleh pandangan para ahli seperti Elbaar, Misrita, dan Riwut yang menegaskan bahwa 

perempuan dapat bertindak sebagai mediator antara manusia dan makhluk tak kasat mata. 

Hal ini menandakan adanya peran penting perempuan dalam menjaga dan melestarikan 

budaya lokal. 

Perempuan Dayak Paramasan tidak hanya memiliki hak yang sama dengan laki-

laki, tetapi juga memiliki tanggung jawab untuk melestarikan nilai-nilai dan aturan adat. 

Dalam masyarakat Dayak Warukin, misalnya, perempuan dan laki-laki sama-sama 

memiliki hak untuk ikut dalam kegiatan sosial seperti aruh (ritual adat), berperan dalam 

pemerintahan desa, dan bahkan memimpin upacara seperti Babalian. Jika dipimpin oleh 

perempuan, upacara ini disebut Babalian Dadas, dan jika dipimpin oleh laki-laki, disebut 

Babalian Bawo.(Thahir, 2023) 

Upacara babalian sendiri terdiri atas tiga tahapan, Persiapan, Pelaksanaan inti, 

dan Penutupan. Ritual ini mengandung makna yang dalam, seperti permohonan 

keselamatan, perlindungan dari malapetaka, penjagaan oleh roh leluhur dari pengaruh roh 

jahat dan sihir, serta simbol perjuangan hidup dan doa untuk kesejahteraan dan kelancaran 

rezeki. Ia juga menjadi bentuk penghormatan kepada Tuhan dan kesadaran terhadap 

kehidupan dan lingkungan sekitar. 

Fungsi utama Babalian dapat dilihat dalam tiga bentuk:  

• Fungsi tari ritual (gintang) yang digunakan dalam berbagai peristiwa, 

seperti kematian, penolak bala, pengobatan, dan nazar. 

• Fungsi musik sebagai pengiring ritus. 

• Fungsi mantra sebagai doa atau permohonan spiritual. 

 

 



Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program 

Pengabdian Masyarakat 

 

120 | DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025 
       Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   Gambar 1.0 Prosesi Acara Babalian 

 

Dalam upacara Buntang, salah satu bentuk upacara adat yang memuat tari 

Babalian, terdapat tiga jenis: Buntang Hajat (nazar), Buntang Memali, dan Buntang 

Taotn (tahun). Tari Babalian Bawo dalam upacara ini hanya boleh dilakukan oleh laki-

laki, sebagai wujud representasi budaya yang mengatur peran gender secara simbolik. 

Kebudayaan Dayak juga membentuk struktur sosial masyarakat melalui ekspresi 

kesenian seperti tari. Dalam tarian ini, konstruksi gender terlihat dari cara gerak tubuh, 

ekspresi wajah, ketukan musik, serta pengucapan mantra. Biasanya perempuan 

ditampilkan dengan karakter feminim, dan laki-laki dengan karakter maskulin. 

Fenomena pengobatan tradisional berbasis ritual seperti Babalian masih banyak 

dipercaya oleh masyarakat sebagai cara untuk menjauhkan diri dari hal buruk. Meski 

secara ilmiah belum ada penelitian pasti yang membuktikan efektivitas ritual terhadap 

penyembuhan, praktik ini tetap hidup karena dianggap sebagai bagian dari kepercayaan 

lokal (local beliefs), sebagaimana dijelaskan oleh Kapferer (dalam Alhumami, 2009), 

bahwa kepercayaan terhadap dukun dan praktik spiritual seperti ini adalah bagian dari 

warisan budaya suatu komunitas.(Nasrudin, 2019) 

 

Aruh Adat Dayak: Tradisi Sakral Desa Paramasan Bawah 

Aruh bukanlah sekadar seremoni adat. Bagi masyarakat Dayak, Aruh merupakan 

bentuk penghormatan kepada leluhur, ucapan syukur kepada Tuhan atas hasil panen, 

sekaligus media rekonsiliasi sosial antarwarga. Dalam tradisi ini, masyarakat berkumpul 

di Balai Adat Induk untuk melaksanakan berbagai ritus yang dipimpin oleh tokoh adat 

dan pemangku spiritual (Babalian). Balai Adat berfungsi sebagai pusat spiritual sekaligus 

pusat komunitas, tempat dimana nilai-nilai luhur diwariskan dari generasi ke 

generasi.(Syah et al., 2020) 



Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program 

Pengabdian Masyarakat 

 

 
                                                                                   DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025  

Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124 | 121  

 

Rangkaian acara Aruh biasanya berlangsung selama beberapa hari dan melibatkan 

seluruh elemen masyarakat, mulai dari anak-anak hingga orang tua. Kegiatan ini diawali 

dengan upacara pembukaan yang sakral, pembacaan mantra-mantra oleh Babalian, serta 

pemberian sesajen kepada roh-roh leluhur. Prosesi ini diyakini mampu membawa 

keseimbangan antara manusia, alam, dan dunia roh. Selain ritus spiritual, terdapat pula 

pertunjukan seni budaya seperti tarian Dayak, nyanyian tradisional, dan permainan 

rakyat. Kuliner khas suku Dayak turut disajikan, melengkapi suasana kebersamaan yang 

kental dalam perayaan tersebut. 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1.1 Prosesi Acara Aruh Adat Dayak 

Bagi generasi muda, Aruh bukan hanya tontonan, melainkan tuntunan. Melalui 

keterlibatan aktif dalam setiap rangkaian kegiatan, mereka belajar memahami filosofi 

hidup masyarakat Dayak yang menjunjung tinggi harmoni, gotong royong, dan 

penghormatan terhadap alam. Di tengah arus globalisasi yang kerap mengikis identitas 

lokal, Aruh menjadi benteng pertahanan nilai-nilai kearifan yang tak ternilai.(Izzah et al., 

2023) 

Aruh di Balai Adat Induk Dayak bukan hanya pesta budaya tahunan. Ia adalah 

napas kehidupan spiritual, sosial, dan budaya masyarakat Dayak di Paramasan Bawah. 

Dalam upacara yang penuh makna ini, tercermin nilai-nilai kearifan lokal yang 

menjunjung tinggi keharmonisan antara manusia, alam, dan Sang Pencipta. Melestarikan 

Aruh berarti menjaga denyut nadi peradaban lokal agar tetap hidup dan berdaya di tengah 

zaman yang terus berubah. 

Revitalisasi Nilai-Nilai Ushuluddin Melalui Tradisi Babalian dan Arih Adat dalam 

Masyarakat Dayak Paramasan 

Dalam konteks pengabdian masyarakat yang berbasis nilai-nilai Ushuluddin, 

tradisi Babalian dan Aruh Adat Dayak Paramasan   merupakan representasi konkret 

bagaimana spiritualitas lokal dapat dijadikan medium revitalisasi nilai-nilai ketuhanan 

(tauhid), kemanusiaan (insaniyah), dan sosial keadaban (akhlaqiyyah). Kedua praktik 

budaya ini, meskipun berasal dari akar tradisi lokal, memuat sejumlah ajaran yang sejalan 

dengan prinsip-prinsip Ushuluddin, terutama dalam hal relasi transendental antara 

manusia dan Tuhan, serta harmoni antara manusia dan sesamanya. 



Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program 

Pengabdian Masyarakat 

 

122 | DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025 
       Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124 

 

1. Babalian sebagai Medium Ketauhidan dan Kesadaran Spiritual 

Ritual Babalian, yang pada dasarnya merupakan bentuk pengobatan tradisional 

berbasis spiritual, tidak semata-mata berfungsi sebagai solusi terhadap penyakit fisik, 

tetapi juga sebagai sarana penguatan hubungan antara manusia dengan kekuatan 

transenden. Dalam perspektif Ushuluddin, praktik ini mencerminkan aspek tauhid 

rububiyah kesadaran bahwa segala bentuk kesembuhan dan perlindungan berasal dari 

satu kekuatan Ilahi.(Hamzah et al., 2025) Meskipun dikemas dalam bentuk mantra, tarian, 

dan sesajen, ritual ini pada hakikatnya memancarkan doa dan pengharapan kepada Tuhan, 

sebagaimana konsep doa dalam Islam sebagai permohonan dari makhluk kepada Khalik. 

Selain itu, keterlibatan perempuan dalam Babalian menunjukkan dimensi 

keadilan dan kesetaraan yang sejalan dengan nilai-nilai keadaban sosial dalam 

Ushuluddin. Kemampuan perempuan untuk memimpin ritual spiritual, baik dalam bentuk 

Babalian Dadas maupun partisipasi dalam struktur adat, merepresentasikan peran aktif 

perempuan dalam membangun tatanan masyarakat yang adil dan beradab.(Sri et al., 2024) 

2. Aruh Adat Sebagai Manifestasi Tauhid Sosial dan Etika Kolektif 

Berbeda dengan Babalian yang bersifat individual atau keluarga, Aruh Adat 

bersifat komunal dan holistik. Tradisi ini menggabungkan rasa syukur kepada Tuhan, 

penghormatan terhadap leluhur, dan rekonsiliasi sosial antarwarga. Nilai-nilai yang 

terkandung dalam Aruh sangat dekat dengan konsep tauhid sosial, yaitu pengakuan 

terhadap keesaan Tuhan yang diwujudkan melalui penguatan solidaritas sosial, 

penghormatan terhadap kehidupan, dan pemeliharaan keseimbangan alam.(Agusman et 

al., 2023) 

Balai Adat sebagai pusat pelaksanaan Aruh, bukan hanya simbol kultural, tetapi 

juga spiritual dan etis. Ia menjadi tempat penanaman nilai-nilai luhur, pembelajaran lintas 

generasi, serta pengukuhan norma sosial yang berbasis pada kesucian, kebaikan, dan 

keadilan. Dalam tradisi ini, dapat dilihat adanya praktik amar ma’ruf nahi munkar dalam 

bentuk adat mendorong kebaikan kolektif dan menjaga masyarakat dari perilaku yang 

mengganggu tatanan sosial dan spiritual. 

Integrasi Ushuluddin dalam Konteks Lokal: Pendekatan Transformasi Kultural 

Dalam konteks keberagaman budaya di Indonesia, khususnya di wilayah-wilayah 

yang masih memegang erat tradisi adat seperti Kalimantan Selatan, pendekatan 

pengabdian masyarakat tidak bisa dilepaskan dari realitas lokal yang hodup. Peran 

Ushluddin sebagai ilmu dasar keislaman disini bukan sekadar mengajarkan prinsip 

ketuhanan secara normatif, tetapi harus mampu hadir sebagai kekuatan yang 

membumikan nilai spiritual dalam dinamika sosial dan budaya masyarakat. Oleh karena 

itu, integrasi Ushuluddin dalam konteks lokal harus dilandasi oleh pendekatan 

transformasi kultural yang inklusif, partisipatif, serta dialogis. 



Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program 

Pengabdian Masyarakat 

 

 
                                                                                   DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025  

Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124 | 123  

 

1. Ushluddin sebagai Instrumen Kultural 

Ilmu Ushuluddin pada hakikatnya membicarakan hal-hal yang mendasar dalam 

kehidupan beragama: ketuhanan (tauhid), kenabian, hari akhir, dan etika kehidupan 

(akhlaq). Dalam kerangka pengabdian masyarakat, aspek-aspek ini tidak berdiri dalam 

ruang kosong. Nilai-nilai tauhid dan kemanusiaan bisa ditemukan dalam ekspresi budaya 

masyarakat lokal. Misalnya, dalam tradisi Babalian dan Aruh Adat Dayak, terdapat 

elemen spiritual yang kuat, yang menghubungkan manusia dengan kekuatan ilahi dan 

semesta. 

Alih-alih menegasikan nilai-nilai lokal ini, pendekatan Ushuluddin seharusnya 

bertugas merawat dan menafsirkan ulang warisan budaya tersebut sebagai bagian dari 

kearifan lokal yang mendekatkan manusia pada nilai-nilai transendental. Tradisi lokal 

bukan penghalang, tetapi wadah kultural yang bisa menjadi media penyampaian ajaran-

ajaran ketauhidan.(Fitriyah et al., 2024) 

2. Babalian dan Aruh Adat sebagai Media Dakwah Kultural 

Babalian sebagai bentuk ritual pengobatan spiritual dan penyelarasan energi 

manusia dengan alam, dan Aruh sebagai bentuk perayaan adat yang sarat makna spiritual, 

menjadi titik masuk penting dalam melakukan pengabdian berbasis Ushuluddin. 

Pendekatan ini menghindari benturan frontal antara agama dan budaya, serta lebih 

memilih jalur integratif yang menekankan pada nilai-nilai universal yang dikandung 

dalam kedua sistem tersebut. 

Melalui kegiatan seperti dialog adat, diskusi tafsir budaya, dan pelatihan 

spiritualitas kontekstual, masyarakat dapat diajak menyadari bahwa nilai-nilai dalam 

Babalian dan Aruh tidak bertentangan dengan prinsip Ushuluddin. Bahkan, keduanya bisa 

menjadi kendaraan dakwah yang relevan untuk membangun kesadaran ketuhanan dan 

kemanusiaan secara bersamaan. 

3. Ushluddin sebagai Wacana Hidup 

Integrasi Ushuluddin dalam konteks lokal, khususnya pada tradisi-tradisi adat 

seperti Babalian dan Aruh di kalangan masyarakat Dayak di Kalimantan Selatan, 

merupakan bentuk aktualisasi ajaran Islam yang lebih membumi, kontekstual, dan 

menyatu dalam dinamika kehidupan sosial masyarakat. Ini bukan semata bentuk 

pendekatan akademik atau pengabdian insidental yang bersifat formalitas, melainkan 

bagian dari upaya panjang membangun jembatan dialog antara nilai-nilai transenden 

Islam dengan kearifan lokal yang telah hidup dan mengakar dalam masyarakat. Tradisi 

Babalian dan Aruh yang sarat dengan nilai spiritual, penghormatan terhadap leluhur, dan 

keselarasan hidup dengan alam, memberikan ruang yang luas bagi Ushuluddin untuk 

mengartikulasikan dirinya bukan dalam wajah yang eksklusif dan tekstual semata, 



Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program 

Pengabdian Masyarakat 

 

124 | DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025 
       Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124 

 

melainkan dalam bentuk praksis keberagamaan yang menyentuh dan menghargai 

keragaman budaya. 

Dalam konteks ini, Ushuluddin tidak hadir sebagai kekuatan yang menggantikan 

atau menghakimi tradisi, tetapi justru berperan sebagai mitra spiritual yang menanamkan 

nilai-nilai ilahiyah ke dalam ekspresi budaya lokal. Keterlibatan Ushuluddin dalam proses 

ini adalah keterlibatan yang menumbuhkan, bukan memutus. Ia hadir melalui pendekatan 

transformatif, di mana kehadiran agama tidak memaksa, melainkan merangkul; tidak 

menghapus identitas budaya, tetapi memperkaya dan menyinari maknanya. Tradisi 

Babalian dan Aruh, ketika dibaca melalui lensa Ushuluddin, tidak hanya menjadi 

peristiwa budaya, melainkan momentum spiritual yang membuka ruang tafsir baru 

tentang kesakralan, ketauhidan, dan relasi manusia dengan Tuhan serta 

sesama.(Mutawakkil, 2021). 

Penting untuk disadari bahwa di tengah gempuran globalisasi, modernisasi, dan 

homogenisasi budaya, banyak masyarakat adat yang mengalami krisis identitas spiritual. 

Mereka berada pada persimpangan antara mempertahankan akar tradisinya atau 

mengadopsi bentuk keberagamaan baru yang terkadang asing dan tidak sesuai dengan 

ekosistem budaya mereka.(Haryanto, 2015) Di sinilah Ushuluddin memainkan perannya 

sebagai narasi keagamaan yang lentur, adaptif, namun tetap kokoh dalam prinsip-prinsip 

dasarnya. Integrasi ini bukan sekadar strategi dakwah, melainkan bagian dari misi besar 

keberislaman yang berorientasi pada welas asih, keadilan sosial, dan pelestarian nilai-

nilai luhur kemanusiaan. 

Gerakan integratif semacam ini perlu dilihat sebagai proses kultural yang 

berkelanjutan. Ia bukan hanya tugas para akademisi atau tokoh agama, melainkan 

tanggung jawab kolektif seluruh elemen masyarakat termasuk komunitas adat sendiri 

untuk saling belajar, saling menghormati, dan saling membangun pemahaman yang 

mendalam. Dalam kerangka ini, Ushuluddin menjadi wacana hidup—bukan sebagai teks 

beku yang hanya dibaca di ruang kuliah atau ceramah keagamaan, melainkan sebagai 

energi spiritual yang mengalir dalam keseharian: dalam tarian, ritual, doa, adat, dan laku 

hidup masyarakat adat. 

Dengan demikian, integrasi Ushuluddin dalam tradisi seperti Babalian dan Aruh 

tidak hanya memperkuat keimanan umat Islam secara substansial, tetapi juga menjadi 

strategi efektif dalam menjaga keberagaman dan kohesi sosial di tengah tantangan zaman. 

Islam yang ditampilkan bukan Islam yang asing, melainkan Islam yang tumbuh dari 

tanah, berbicara dengan bahasa lokal, dan mengajak masyarakat berjalan bersama menuju 

kemuliaan hidup spiritual. Itulah wajah Islam yang ramah budaya, bersahabat dengan 

sejarah, dan menjunjung tinggi harmoni dalam keberagaman. 

 



Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program 

Pengabdian Masyarakat 

 

 
                                                                                   DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025  

Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124 | 125  

 

KESIMPULAN 

Revitalisasi nilai-nilai Ushuluddin dalam program pengabdian masyarakat 

terbukti efektif ketika dilakukan melalui pendekatan kultural dan kontekstual yang 

merangkul tradisi lokal seperti Babalian dan Aruh Adat Dayak Paramasan. Tradisi-tradisi 

ini mengandung unsur spiritualitas, ketauhidan, etika sosial, dan kesadaran ekologis yang 

sejalan dengan prinsip-prinsip Ushuluddin. Pendekatan integratif yang tidak menghakimi 

budaya lokal tetapi justru menjadikannya sebagai medium dakwah dan pendidikan 

spiritual mampu membumikan nilai-nilai Ilahiyah dalam kehidupan masyarakat. 

Kegiatan pengabdian ini juga menunjukkan bahwa Ushuluddin tidak hanya 

relevan sebagai wacana akademik, tetapi juga sebagai instrumen transformatif dalam 

merawat keharmonisan sosial, membangun kesadaran keagamaan yang inklusif, dan 

memperkuat kohesi antarumat di tengah tantangan modernitas. Peran aktif perempuan 

dalam tradisi Babalian juga menjadi simbol penting dari nilai keadilan sosial dan 

kesetaraan gender dalam perspektif keislaman. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Agusman, Majid, Z. A., Hamid, A., & Hanif, M. (2023). Problematika dakwah dan 

pendidikan pada masyarakat pedalaman Tau Taa Wana Morowali Utara. Tawazun: 

Jurnal Pendidikan Islam, 16(2), 245–272. 

https://doi.org/10.32832/tawazun.v16i2.14472 

Farma, S. D. (2025, May 11). Mengenal Kebudayaan Suku Dayak Meratus. 

Https://Kumparan.Com/Siskadewifarma/Mengenal-Kebudayaan-Suku-Dayak-

Meratus-2532KzcZ4rR. https://kumparan.com/siskadewifarma/mengenal-

kebudayaan-suku-dayak-meratus-2532KzcZ4rR 

Febriyanti, E., Kholid, N., Dzihab Aminudin, M., & Hartono, R. (2025). The Ethical 

Values in Islamic Tradition Reinterpreting Morals in the Context of Global Moral 

Crisis. Bulletin of Science Education, 1. 

https://attractivejournal.com/index.php/bse/index 

Fitriyah, T., Muharamah, U., Hak, N., Margo Yuwono, D., Nasrul Latifi, Y., Nurun Ni, 

U., Kanif Anwari, M., Dzulkifli, M., Mariyatut Tasnimah, T., Dwiratna Lestari, F., 

Hariyanto, B., Surati, E., Meilawati, A., Syarifudin, F., Ulifanida Pertiwi, W., 

Rohmadi, D., Ihsan Ismail, M., Faila Saufa, A., Etika Sari, K., … Holilulloh, A. 

(2024). Dinamika Ilmu-Ilmu Adab dan Budaya. IDEA Press Yogyakarta. 

Hamzah, Miftahussurur, Hubur, A., & Maseleno, A. (2025). Metodologi Dakwah Nabi 

Ibrahim dan Relevansinya Dalam Dakwah Kontemporer (Analisis Deskriptif Tafsir 

Ibnu Katsir dan Tafsir As-Sa’di). Jurnal Greenation Sosial dan Politik, 4. 

https://doi.org/10.38035/jgsp.v2i4 

Hanafi Pasaribu, Y., & Robiyanti, D. (2022). Didikan Positif Hukum Adat Tentang 

Membudayakan Sikap  Berbagi Untuk Sesama Serta Memahami Indahnya 



Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program 

Pengabdian Masyarakat 

 

126 | DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025 
       Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124 

 

Kebersamaan. Journal Liaison Academia and Society (J-LAS), 2(3). https://j-

las.lemkomindo.org/index.php/J-LAS 

Haryanto, S. (2015). Sosiologi Agama: Dari Klasik Hingga Postmodern (Andien, Ed.; 

1st ed.). Ar-Ruzz Media. 

Hidayah, A. R., Sunarti, A., Andyarini, E. N., Hukum, P., Syariah, E., Syariah, F., 

Hukum, D., Prodi, ), Ekonomi, I., Ekonomi, F., Islam, B., Psikologi, P., Psikologi, 

F., Kesehatan, D., Islam, U., Sunan, N., Surabaya, A., & Artikel, I. (2022). 

PEMBERDAYAAN PELAKU USAHA JAHIT DALAM UPAYA PENINGKATAN 

PEREKONOMIAN SELAMA PANDEMI COVID-19 MELALUI METODE 

COMMUNITY BASED PARTICIPATORY RESEARCH (CBPR). 5(1). 

http://jurnal.umb.ac.id/index.php/ 

Hilmi, M. (2020). Islamisasi Ilmu Pengetahuan: Pergulatan Pemikiran Cendekiawan 

Kontemporer. Al-Adabiya: Jurnal Kebudayaan Dan Keagamaan, 15(02), 251–269. 

https://doi.org/10.37680/adabiya.v15i02.268 

Info Publik, M. (2018, September 4). Aruh Adat Tanda Syukur Dayak Paramasan. 

https://home.banjarkab.go.id/aruh-adat-tanda-syukur-dayak-paramasan-2/ 

Izzah, Genua, V., Sentosa, A., & Astawan, N. W. (2023). Adat, Sejarah dan Budaya 

Nusantara (A. Wijayanto, S. A. Anggaira, F. Umar, K. Ningsih, & M. A. Mubarok, 

Eds.; 1st ed.). Akademia Pustaka. https://osf.io/preprints/osf/49kgz 

Kosasih, A. (2024). EPISTEMOSUFI: RAHASIA ILMU DALAM PANDANGAN 

SULTANUL-AULIYA AL-JAILANI. Jurnal Kajian Ilmu Sosial Dan Humaniora 

Berbasis Kearifan Lokal, 3(2), 129–135. 

Mutawakkil, M. H. (2021). Nilai-nilai pendidikan moderasi beragama untuk 

mewujudkan toleransi umat beragama dalam perspektif Emha Ainun Nadjib [Master 

Thesis, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim]. http://etheses.uin-

malang.ac.id/id/eprint/25473 

Nasrudin, J. (2019). Relasi Agama, Magi, Sains dengan Sistem Pengobatan Tradisional-

Modern pada Masyarakat Pedesaan. Hanifiya: Jurnal Studi Agama-Agama, 2(1). 

Siti Kholidah Marbun. (2023). Analisis Pemahaman dan Implementasi Nilai-nilai 

Multikulturalisme dalam Hadis Sebagai Landasan untuk Membangun Harmoni 

Sosial di Era Globalisasi. JURNAL ILMIAH RESEARCH AND DEVELOPMENT 

STUDENT, 1(1), 74–87. https://doi.org/10.59024/jis.v1i1.380 

Sri, M., Peduho, U., Nur, M., Alfiani, N., & Makka, M. M. (2024). Simbolisme Peran 

Perempuan dalam Adat Saro Badaka: Tinjauan dari Hukum Islam dan Budaya Lokal 

Symbolism of the Role of Women in the Saro Badaka Custom: An Overview of 

Islamic Law and Local Culture. SPECTRUM: Journal of Gender and Children 

Studies, 4(1), 1–16. http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/SPECTRUM 



Muhammad Fauzi Noor, Fathimatuz Zahra, Revitalisasi Nilai-nilai Ushuluddin dalam Program 

Pengabdian Masyarakat 

 

 
                                                                                   DEVELOPMENT, Volume 4 Nomor 2, Juni 2025  

Available online at https://jurnal.staim-probolinggo.ac.id/DJCE/issue/view/124 | 127  

 

Syah, H., Hamdanah, Ajahari, & Wahid, I. (2020). Tradisi Manyanggar: Merawat 

Budaya dan Komunikasi Sosial di Kabupaten Barito Utara Bumi Iya Mulik 

Bengkang Turan. Airlangga University Press. 

Thahir, M. (2023). Sejarah Kerukunan Umat Beragama di Kalimantan Selatan dan 

Tengah (I. A. Ihsan & S. A. Ramadhani, Eds.; 1st ed.). Bening Media Publishing. 

  
 


