
                                                                                                                  p-ISSN 2747-1411 
USRAH: Jurnal Hukum Keluarga Islam                                                      e-ISSN 2747-1403                                                                                                

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 245  

 

 
HARMONISASI HUKUM WARIS ISLAM DAN HUKUM ADAT: 

ANALISIS TRADISI PEMBAGIAN DAMAI DALAM KERANGKA 
MAQASHID SYARIAH 

 

*Hafazhah Ar Ra’d, Muhammad Yassir 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyyah Imam Syafi’i Jember 

*Email: arradhafazhah@gmail.com  
 

Abstract 

This study aims to analyze the harmonization between Islamic inheritance law and customary law 

in the practice of (peaceful distribution) among the Muslim community in Pontianak City, as well 

as to assess its conformity with the fundamental principles of maqashid syariah. Using a 

qualitative descriptive approach, data were obtained through in depth interviews with relevant 

participants. The findings reveal that (peaceful distribution) represents a form of social 

adaptation driven by the desire to maintain family harmony, where customary norms and Islamic 

law interact flexibly. Although the practice does not always follow the formal provisions of 

faraidh, it emphasizes justice and public welfare through family consensus. Within the framework 

of maqashid syariah, this practice is relatively strong in preserving hifz al-nafs and hifz al-nasl, 

but remains weak in hifz al-din, hifz al-aql, and hifz al-mal. Due to limited understanding of 

inheritance law and the weak role of religious institutions. Overall, the study concludes that the 

flexibility of Islamic law enables adaptations to local cultural contexts, yet requires normative 

strengthening to ensure that the essential values of the syariah remain intact within customary 

practices. 

Keywords: Peacful Distribution; Islamic Inheritance Law; Customary Law; Maqashid Syariah. 

 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis harmonisasi antara hukum waris Islam dan hukum 
adat dalam praktik pembagian damai di masyarakat muslim Kota Pontianak, serta menilai 
kesesuaiannya dengan prinsip-prinsip dasar maqashid syariah. Menggunakan metode kualitatif 
dengan pendekatan deskriptif, data diperoleh melalui wawancara mendalam dengan pihak yang 
terlibat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pembagian damai merupakan bentuk adaptasi 
sosial yang lahir dari upaya menjaga keharmonisan keluarga, di mana norma adat dan hukum 
Islam berinterkasi secara fleksibel. Praktik ini memang tidak selalu mengikuti ketentuan faraidh, 
namun menonjolkan nilai keadilan dan kemaslahatan melalui musyawarah keluarga. Dalam 
kerangka maqashid syariah, praktik ini relatif kuat dalam menjaga hifz al-nafs dan hifz al-nasl, 
tetapi masih lemah pada aspek hifz al-din, hifz al-aql, dan hifz al-mal, karena kurangnya 
pemahaman terhadap hukum faraidh dan lemahnya peran lembaga keagamaan. Secara 
keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa fleksibilitas hukum Islam memungkinkan adaptasi 
dengan konteks budaya lokal, namun tetap memerlukan penguatan aspek normatif agar nilai-nilai 
syariat tetap utuh di tengah praktik adat. 
Kata kunci: Pembagian Damai; Hukum Waris Islam; Hukum Adat; Maqashid Syariah. 

 

PENDAHULUAN 

Hukum adat merupakan hukum yang lahir dari kebiasaan dan tradisi masyarakat, 

serta berkembang secara alami dan berperan penting dalam pembentukan hukum di 

Indonesia. Khususnya, dalam praktik pembagian waris di kalangan masyarakat muslim 

(Aditya, 2019). Dalam konteks ini, hukum waris di Indonesia merupakan perpaduan yang 

kompleks antara hukum waris Islam dan hukum adat yang hidup serta berlaku secara 



Hafazhah Ar Ra’d, etc., Harmonisasi Hukum Waris Islam Dan Hukum Adat … 

 

246 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

turun-temurun. Meskipun hukum waris Islam telah menetapkan aturan yang tegas 

mengenai hak dan bagian setiap ahli waris, namun dalam praktiknya di berbagai 

komunitas muslim, hukum adat sering kali menjadi rujukan utama dalam proses 

pembagian waris yang terkadang menyelisihi hukum Islam. 

Keberagaman hukum di Indonesia menjadikan interaksi antara hukum islam dan 

hukum adat dalam bidang kewarisan semakin menarik untuk dikaji. Pluralisme hukum di 

Indonesia sangat dipengaruhi oleh kebudayaan masyarakat yang plural dan beragam 

(Nasution, 2019), sehingga setiap daerah memiliki karakteristik dan tata nilai yang 

berbeda dalam memandang konsep keadilan. Hukum adat sendiri merupakan sistem nilai 

dan norma yang lahir dari kebiasaan masyarakat, sedangkan hukum waris islam 

bersumber pada wahyu yang menekankan asas keadilan dan kemaslahatan umat. 

Perbedaan sumber hukum dan konsep keadilan inilah yang kemudian memicu dinamika, 

mendorong masyarakat muslim mencari jalan tengah, dan melahirkan berbagai bentuk 

penyelesaian secara kekeluargaan yang mengutamakan keharmonisan di atas kepentingan 

pribadi. 

Salah satu bentuk penyelesaian kekeluargaan yang berkembang dalam masyarakat 

muslim adalah tradisi pembagian damai, yaitu sebuah kompromi sosial yang disepakati 

bersama oleh para ahli waris dengan mempertimbangkan nilai keharmonisan dan keadilan 

menurut pandangan adat setempat. Tradisi ini umumnya dilakukan untuk menghindari 

konflik keluarga dan menjaga tali persaudaraan, meskipun dalam praktiknya terdapat 

penyimpangan dari ketentuan faraidh dalam hukum waris islam. Variasi praktik 

pembagian damai di berbagai daerah menunjukkan fleksibilitas sosial dalam menafsirkan 

keadilan. Misalnya, sebagian masyarakat membagi warisan secara merata tanpa 

membedakan gender, sementara di tempat lain ahli waris laki-laki yang lebih mapan 

memilih menyerahkan sebagian haknya kepada ahli waris perempuam (Muhibbussabry 

& Zein, 2024). Keragaman ini memperlihatkan bahwa nilai solidaritas dan keharmonisan 

kerap menjadi dasar dalam menentukan keadilan. 

Fenomena pembagian damai menggambarkan bagaimana masyarakat muslim di 

Indonesia berusaha menerapkan ajaran islam dengan menyesuaikan pada realitas sosial 

dan nilai-nilai budaya yang hidup di sekitarnya. Namun, adaptasi ini juga menimbulkan 

pertanyaan mendasar mengenai sejauh mana praktik pembagian damai masih berada di 

dalam koridor islam, mengingat adanya potensi penyimpangan dari ketentuan faraidh 

dalam hukum waris islam yang bersifat normatif. Kondisi ini menimbulkan urgensi untuk 

meninjau kembali tradisi tersebut secara ilmiah. Penelitian terhadap tradisi pembagian 

damai menjadi penting karena mampu mengungkap bagaimana hukum islam dan hukum 

adat saling berdampingan dalam kerangka pluralisme hukum Indonesia. Meskipun 

terkadang pembagian waris dengan sistem pembagian damai berpotensi menimbulkan 



Hafazhah Ar Ra’d, etc., Harmonisasi Hukum Waris Islam Dan Hukum Adat … 

 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 247  

 

rasa ketidakpuasan atau konflik di antara ahli waris, terutama jika terdapat perbedaan 

persepsi tentang apa yang dianggap adil (Siregar, 2024). Oleh karena itu, penelitian 

terhadap tradisi pembagian damai  menjadi penting dan mendesak, karena mampu 

mengungkap bagaimana hukum Islam dan hukum adat saling berdampingan. Prinsip 

keadilan dan kemaslahatan harus menjadi landasan untuk menilai dan memvalidasi 

praktik pembagian waris, tanpa meniadakan nilai adat, asalkan sejalan dengan hukum 

waris Islam. 

Walaupun praktik pembagian damai telah banyak diterapkan, kajian ilmiah yang 

menekankan harmonisasi antara hukum islam dan hukum adat melalu pendekatan 

maqashid syariah masih terbatas. Sebagian besar penelitian yang ada cenderung hanya 

mendeskripsikan praktik sosial tanpa menelaah secara mendalam bagaimana nilai-nilai 

maqashid syariah pluralisme hukum Indonesia. (Semman, 2024) dalam penelitiannya 

“Dialektika Hukum Islam dan Hukum Adat Banjar pada Tradisi Badamai dalam 

Pembagian Waris” menemukan bahwa sistem musyawarah menjadi dasar utama praktik 

badamai di masyarakar Banjar. Sementara itu (Taufik & Anis, 2022) dalam penelitiannya 

“Pelaksanaan Hukum Waris Adat di Dusun Sukodono Kecamatan Tirtoyudo – Malang” 

menggambarkan pembagian adat berbasis musyawarah dengan proporsi 1:1. Kedua 

penelitian tersebut memperlihatkan kuatnya pengaruh adat dalam menentukan pola 

pembagian waris, tetapi belum menguraikan sejauh mana praktik tersebut selaras dengan 

maqashid syariah. Dengan demikian, terdapat celah penting yang perlu diisi, yaitu 

minimnya penelitian yang tidak hanya sekedar menggambarkan praktik pembagian 

damai secara hukum adat, tetapi juga menganalisis sejauh mana praktik tersebut benar-

benar mencerminkan keselarasan antara hukum adat dan hukum Islam. 

Untuk menjawab celah tersebut, penelitian ini menggunakan pendekatan 

maqashid syariah sebagai kerangka analisis utama. Pendekatan ini membuka ruang untuk 

melakukan evaluasi yang lebih menyeluruh, dengan mempertimbangkan nilai-nilai 

syariat sekaligus konteks sosial tempat praktik pembagian damai berlangsung, dengan 

menekankan lima aspek utama maqashid syariah yaitu, menjaga agama (hifz ad-din), 

harta (hifz al-mal), jiwa (hifz an-nafs), keturunan (hifz al-nasl), dan akal (hifz al-aql). 

Dengan kerangka ini, penelitian tidak hanya menggambarkan praktik yang berlangsung, 

tetapi juga menilai sejauh mana praktik tersebut mencerminkan prinsip keadilan dan 

kemaslahatan dalam konteks pluralisme hukum Indonesia.  

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini diarahkan untuk menjawab tiga fokus 

utama. Pertama, menganalisis bagaimana praktik pembagian damai dijalankan di 

masyarakat Kota Pontianak. Kedua, menelaah bentuk harmonisasi antara hukum waris 

Islam dan hukum adat. Dan ketiga, menilai sejauh mana tradisi pembagian damai selaras 

dengan prinsip maqashid syariah.  



Hafazhah Ar Ra’d, etc., Harmonisasi Hukum Waris Islam Dan Hukum Adat … 

 

248 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoritis dan konseptual 

dalam pengembangan studi hukum waris Islam di Indonesia. Secara teoritis, penelitian 

ini memperkaya khazanah keilmuan hukum Islam melalui pendekatan maqashid syariah 

dalam konteks pluralisme hukum dan budaya lokal. Pendekatan ini membuka ruang bagi 

reinterpretasi nilai keadilan dan kemaslahatan yang lebih kontekstual, sehingga hukum 

Islam dapat terus relevan dengan kebutuhan masyarakat modern tanpa kehilangan prinsip 

dasarnya. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya memperkuat harmonisasi antara 

hukum Islam dan hukum adat, tetapi juga mendorong terwujudnya tatanan sosial yang 

adil, damai, dan berkeadaban di tengah masyarakat muslim Indonesia. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode lapangan (field 

research), dengan tujuan untuk memahami secara mendalam praktik pembagian damai 

dalam pembagian waris di kalangan masyarakat muslim yang masih mempertahankan 

adat tersebut. Penelitian ini bertujuan untuk melihat bagaimana tradisi ini mencerminkan 

harmonisasi antara hukum waris Islam dan hukum adat sesuai dengan prinsip maqashid 

syariah. Lokasi penelitian ini berada di Kota Pontianak, Kalimantan Barat, yang dipilih 

karena masyarakat di wilayah ini masih mempertahankan nilai-nilai adat dalam 

kehidupan sosial, termasuk dalam urusan pembagian waris. Penelitian dilaksanakan pada 

bulan September hingga Oktober 2025 untuk memastikan data diperoleh secara 

menyeluruh dari berbagai pihak yang terlibat. 

Subjek penelitian dipilih berdasarkan pertimbangan dari pihak-pihak yang terlibat 

langsung dalam praktik pembagian damai yang meliputi 12 orang narasumber, sehingga 

informasi yang diperoleh mencerminkan pengalaman nyata dan pemahaman mendalam 

mengenai tradisi tersebut. Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam dari berbagai 

pihak yang terlibat dan observasi nonpartisipatif terhadap subjek penelitian. Wawancara 

difokuskan pada dua aspek utama yaitu bagaimana aturan dan proses yang membimbing 

dalam pembagian waris, termasuk bagaimana kesepakatan tercapai di antara pihak-pihak 

yang terlibat sehingga dinamika sosial dan interaksi selama proses pembagian damai 

dapat diamati secara jelas. 

Untuk menjaga validitas dan kredibilitas data, penelitian ini menggunakan teori 

triangulasi dengan membandingkan informasi dari berbagai pihak untuk memperoleh 

gambaran yang lebih lengkap dan akurat. Selain data lapangan, penelitian juga 

menggunakan studi literatur dari buku fikih, artikel ilmiah, serta referensi tentang 

maqashid syariah sebagai landasan analisis normatif. Seluruh data dianalisis secara 

deskriptif-kualitatif dengan pendekatan tematik, kemudian dijelaskan menggunakan 

prinsip maqashid syariah terutama terkait lima prinsip dasar maqashid syariah. 



Hafazhah Ar Ra’d, etc., Harmonisasi Hukum Waris Islam Dan Hukum Adat … 

 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 249  

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Praktik Tradisi Pembagian Damai di Masyarakat Muslim Kota Pontianak  

  Dalam hukum Islam, warisan merupakan proses alih kepemilikan dari individu 

yang telah meninggal kepada ahli waris, mencakup segala jenis harta seperti uang, tanah, 

maupun bentuk properti lain yang diakui secara sah menurut prinsip-prinsip syariah 

(Hamzawi, 2023). Namun, dalam praktik kehidupan masyarakat muslim di Kota 

Pontianak, pembagian harta waris tidak selalu mengikuti ketentuan faraidh. Sebagian 

besar masyarakat lebih memilih penyelesaian melalui musyawarah keluarga karena lebih 

fleksibel untuk mencapai kesepakatan bersama, suatu praktik yang dikenal dengan istilah 

pembagian damai. Penyimpangan dari ketentuan faraidh  ini bukanlah untuk penolakan 

terhadap hukum islam, melainkan upaya untuk menjaga keadilan dan keharmonisan 

keluarga melalui kesepakatan bersama. 

  Sedangkan menurut tradisi adat setempat, pembagian damai adalah musyawarah 

dan mufakat untuk mencapai kesepakatan yang dianggap adil oleh semua pihak 

(Semman, 2024). Nilai-nilai ini menekankan pentingnya keharmonisan sosial dan 

penghormatan terhadap hubungan kekerabatan, di mana prinsip keadilan lebih dipahami 

dalam konteks keseimbangan sosial ketimbang perhitungan faraidh. Dengan demikian, 

pembagian damai tidak hanya dipandang sebagai tradisi masyarakat, tetapi juga sebagai 

wujud budaya hukum yang menempatkan musyawarah sebagai cara utama 

menyelesaikan sengketa waris dalam keluarga. 

  Konsep pembagian damai ini juga memiliki landasan yang kuat dalam pandangan 

empat imam mazhab. Seperti di dalam Mazhab Hanafi, pembagian damai merupakan 

proses distribusi yang terjadi atas kesepakatan bersama oleh pihak yang terlibat atau dapat 

pula dilakukan melalui perantara hakim atas permohonan yang diajukan (Al-Ḥanafī, 

1986). Mazhab Maliki mengartikan pembagian damai sebagai pengambilan bagian 

masing-masing pihak secara sukarela tanpa penolakan dari siapapun, yang didasarkan 

pada kesepakatan bersama (Al-Hattab, 1995). Sementara Mazhab Syafi’i menjelaskan 

bahwa proses pembagian harta dapat dilakukan secara langsung oleh para pemilik harta 

itu sendiri atau melalui petugas resmi yang ditunjuk oleh pengadilan maupun melalui 

perwakilan yang ditunjuk atas kesepakatan para pemilik harta (Al-Nawawī, 2012). 

Adapun Mazhab Hambali mendefinisikan sebagai harta yang dapat dibagi tanpa 

menimbulkan kerugian dan tanpa perlu kompensasi tambahan atau dalam kondisi di mana 

pembagian yang adil hanya dapat dicapai dengan memberikan kompensasi dari salah satu 

pihak, dengan catatan tidak ada unsur pemaksaan di dalam prosesnya (Al-Maqdisi, 2003).  

  Meskipun pembagian damai dinilai lebih fleksibel, perselisihan dalam pembagian 

harta waris tetap sering terjadi karena prosesnya yang rumit dan melibatkan banyak pihak. 



Hafazhah Ar Ra’d, etc., Harmonisasi Hukum Waris Islam Dan Hukum Adat … 

 

250 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

Ada beberapa hal yang menyebabkan munculnya konflik ini. Pertama, setiap ahli waris 

memiliki pemahaman yang berbeda-beda tentang aturan pembagian waris. Perbedaan 

pandangan ini dapat menimbulkan perdebatan dan ketidaksepakatan di dalam keluarga. 

Kedua, setiap orang memiliki pemahaman yang tidak sama tentang apa yang dianggap 

adil dan sesuai dengan nilai-nilai sosial. Perbedaan pemahaman ini turut menjadi 

penyebab penting terjadinya konflik dalam pembagian waris  (Ritonga & Harahap, 2024). 

Dengan demikian, praktik pembagian damai di Pontianak mencerminkan adanya interaksi 

dinamis antara nilai-nilai hukum islam dan adat yang hidup. 

  Berdasarkan hasil wawancara dengan para narasumber, praktik pembagian damai 

di kalangan masyarakat Muslim Kota Pontianak memiliki pola yang beragam. Sebanyak 

tiga narasumber menyatakan bahwa pembagian harta waris dilakukan dengan ketentuan 

hukum faraidh, tanpa penyesuaian terhadap adat atau pertimbangan sosial. Dua 

narasumber lainnya menerapkan pembagian berdasarkan hukum faraidh dengan 

pendekatan nilai kekeluargaan seperti ahli waris dengan sukarela ingin menyerahkan 

sebagian haknya kepada pihak lain setelah dibagikannya harta waris menurut hukum 

faraidh. Sementara itu, satu narasumber dari dua narasumber tersebut menegaskan bahwa 

pembagian waris tergantung siapa yang memimpin proses pembagian waris tersebut. Ada 

pula narasumber lainnya menyatakan bahwa pembagian dilakukan sebelum pewaris 

meninggal dunia, sedangkan tujuh narasumber berikutnya menyatakan pembagian waris 

berdasarkan hukum adat dan kesepakatan keluarga. Komposisi ini memperlihatkan 

bahwa praktik pembagian damai di Pontianak merupakan fenomena plural yang 

mencerminkan pertemuan antara hukum Islam, nilai kekeluargaan, dan adat lokal. 

  Pada sebagian masyarakat Muslim di Pontianak, pembagian harta waris dilakukan 

dengan berpedoman pada ketentuan faraidh sebagaimana yang tercantum dalam Al-

Qur’an. Namun, terkadang penerapan aturan ini tidak selalu dilakukan dengan hukum 

faraidh. Beberapa keluarga tetap mempertimbangkan aspek moral dan sosial dalam 

proses pembagian waris. Salah satu narasumber menyatakan bahwa meskipun acuan 

pembagian mengikuti hukum faraidh , setiap ahli waris tetap diberikan kebebasan untuk 

saling berbagi secara sukarela demi menjaga kerukunan. Praktik ini mencerminkan 

penerapan moral justice, di mana setiap individu memperoleh haknya sesuai dengan 

tanggung jawabnya, sekaligus social justice, di mana hak-hak individu dipertimbangkan 

dalam konteks keadilan sosial (Umar et al., 2023) dan keharmonisan keluarga. Dengan 

demikian, pemahaman terhadap keadilan tidak hanya bersifat matematis, tetapi juga 

memperhatikan nilai kemaslahatan, sejalan dengan prinsip yang terkandung dalam 

maqashid syariah.  

  Sementara itu, kelompok masyarakat lainnya yang melakukan pembagian waris 

berdasarkan musyawarah adat menempatkan kesepakatan keluarga sebagai prinsip 



Hafazhah Ar Ra’d, etc., Harmonisasi Hukum Waris Islam Dan Hukum Adat … 

 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 251  

 

utama. Dalam musyawarah tersebut, seluruh ahli waris berkumpul untuk membicarakan 

jumlah harta yang akan dibagikan. Proses ini biasanya dipimpin oleh anggota keluarga 

tertua atau orang yang paling dihormati di keluarga tersebut, tergantung konteks sosial 

masing-masing keluarga. Prinsip yang ditekankan adalah mufakat dan rasa keadilan 

bersama. Dalam pandangan mereka, adil berati menjaga keharmonisan hubungan 

antaranggota keluarga, bukan sekedar melakukan pembagian secara merata. Praktik 

musyawarah adat tersebut umumnya dilakukan setelah pewaris meninggal dunia. Namun, 

sebagian kecil masyarakat memilih langkah berbeda dengan membagikan harta lebih 

awal, bahkan sebelum pewaris wafat, sebagai upaya untuk menghindari konflik di 

kemudian hari.  

  Praktik pembagian harta sebelum pewaris wafat sebagaimana disebutkan 

sebelumnya banyak dilakukan melalui mekanisme hibah. Pola ini juga ditemukan pada 

sebagian kelompok masyarakat Muslim di Pontianak, di mana pembagian dilakukan 

sebelum pewaris meninggal dengan tujuan utama menghindari potensi konflik di 

kemudian hari (Shofwanul Mu’minin, 2020). Dalam kasus seperti ini, pewaris biasanya 

telah menentukan bagian masing-masing anak atau ahli warisnya dengan disaksikan oleh 

keluarga besar. Narasumber yang menerapkan pola tersebut menilai langkah ini sebagai 

bentuk tanggung jawab moral orang tua agar harta peninggalannya tidak menjadi sumber 

pertikaian. Praktik pembagian harta pra-kematian tersebut mencerminkan pendekatan 

yang pragmatis sekaligus sejalan dengan prinsip maqashid syariah, khususnya dalam 

upaya menghindari  mafsadah (kerusakan) dan menjaga kemaslahatan keluarga setelah 

pewaris wafat 

  Temuan di atas menunjukkan bahwa praktik pembagian damai di Kota Pontianak 

bersifat adaptif dan situasional. Hukum faraidh, adat, dan nilai kekeluargaan saling 

berinteraksi secara dinamis dalam menyesuaikan ketentuan agama dengan realitas sosial. 

Dengan demikian, pembagian damai mencerminkan bentuk harmonisasi antara norma 

syariah dan budaya lokal yang berorientasi pada keadilan, kerukunan, dan kemaslahatan 

keluarga, prinsip ini memperkuat argumentasi maqashid syariah, terutama dalam aspek 

perlindungan harta (hifz al-mal), di mana Islam mengizinkan umatnya untuk 

bermuamalah agar memperoleh harta yang halal sekaligus melarang umatnya memakan 

harta saudaranya secara batil (Dasrianto, 2024), sehingga terciptanya keharmonisan sosial 

dalam kehidupan bermasyarakat. 

 

Harmonisasi antara Hukum Waris Islam dan Hukum Adat dalam Praktik 

Pembagian Damai 

  Di kalangan masyarakat Muslim Indonesia khususnya di Kota Pontianak, hukum 

waris Islam dan hukum adat berjalan secara beriringan di dalam praktik pembagian harta 



Hafazhah Ar Ra’d, etc., Harmonisasi Hukum Waris Islam Dan Hukum Adat … 

 

252 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

warisan. Berbagai kajian menunjukkan bahwa dalam praktiknya, pembagian harta 

warisan melalui metode musyawarah atau kesepakatan keluarga merupakan wujud nyata 

dari harmonisasi antara ketentuan faraidh dan nilai-nilai adat setempat. Harmonisasi ini 

sejalan dengan fleksibilitas yang diberikan KHI melalui pasal 183, yang memperbolehkan 

pembagian harta warisan berdasarkan kesepakatan bersama selama tidak bertentangan 

dengan prinsip keadilan (Affarudin & Darmawan, 2021). Mekanisme harnonisasi ini 

dapat dipahami melalui dinamika peran tokoh agama dan tokoh adat dalam praktik 

pembagian damai. 

  Harmonisasi antara hukum waris Islam dan hukum adat di Kota Pontianak terjadi 

melalui proses musyawarah yang melibatkan berbagai pihak dalam keluarga. Ketentuan 

faraidh tetap digunakan sebagai dasar keagamaan yang menegaskan legitimasi 

pembagian waris, sementara nilai-nilai adat berperan sebagai pedoman sosial agar 

pembagian tersebut dapat diterima oleh semua pihak dan menjaga keharmonisan 

keluarga. Dalam praktiknya, tokoh agama dan tokoh adat sering dilibatkan secara 

bersamaan dalam muyawarah keluarga. Tokoh agama bertugas menjelaskan aturan 

syariat, sedangkan tokoh adat memastikan bahwa keputusan yang diambil sesuai dengan 

nilai kebersamaan dan rasa keadilan yang hidup di masyarakat. 

  Meskipun berbeda dalam pendekatan, keduanya memiliki titik temu dalam tujuan 

sosial yaitu menjaga ketertiban, memelihara kehormatan keluarga, serta menjamin 

keberlanjutan harta dan peran dalam keluarga (Hamzah Iqballudin & Muhammad, 2025). 

Namun, titik bedanya paling jelas terlihat dalam cara pandang terhadap otoritas hukum. 

Islam menempatkan wahyu sebagai sumber utama, sementara adat menempatkan nilai 

sosial sebagai rujukan tertinggi. Integrasi fungsional antara dua sistem ini meunjukkan 

bahwa harmonisasi bukan sekedar kompromi formal, melainkan upaya kolektif untuk 

mewujudkan keadilan substantif dan perdamaian keluarga dalam kerangka pluralisme 

hukum Indonesia.  

   Pola harmonisasi yang telah dijelaskan secara konseptual tersebut tampak nyata 

dalam cara masyarakat Pontianak menafsirkan hukum secara fungsional dan kontekstual. 

Ketentuan faraidh dijadikan dasar normatif untuk menjaga legitimasi keagamaan, 

sedangkan nilai-nilai adat berfungsi sebagai pedoman sosial untuk memastikan keadilan 

yang dapat diterima seluruh pihak. Menurut beberapa narasumber, dalam praktiknya, 

tokoh agama dan tokoh adat sering kali dilibatkan secara bersamaan dalam proses 

musyawarah keluarga, sehingga keputusan yang diambil tidak hanya sah secara agama, 

tetapi juga diterima secara sosial. Pola seperti ini menunjukkan bahwa hukum Islam dapat 

beradaptasi dengan realitas budaya setempat, sementara hukum adat tidak dipertahankan 

secara kaku (Azharuddin, 2025). Dengan demikian, harmonisasi antara kedua sistem 



Hafazhah Ar Ra’d, etc., Harmonisasi Hukum Waris Islam Dan Hukum Adat … 

 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 253  

 

hukum tersebut bukan hasil kompromi yang menegasikan salah satunya, melainkan 

bentuk integrasi nilai untuk mencapai keadilan dan keharmonisan keluarga. 

  Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa praktik harmonisasi antara hukum waris 

Islam dan hukum adat melalui di Pontianak sejalan dengan temuan studi sebelumnya di 

berbagai daerah di Indonesia. Pola serupa ditemukan di beberapa wilayah dengan konteks 

budaya yang berbeda, namun tetap mengedepankan musyawarah sebagai mekenisme 

utama penyelesaian waris. Di Lombok Timur, Penelitian Rusli dan Aulia menemukan 

bahwa masyarakat menggunakan adat bale mediasi sebagai mekanisme musyawarah 

untuk menyelesaikan sengketa waris, meskipun terkadang tidak sepenuhnya sesuai 

dengan ketentuan faraidh (Rusli & Azka, 2021). Sementara itu,  Penelitian Semman di 

daerah Banjar juga menunjukkan bahwasanya musyawarah digunakan untuk 

mengakomodasi kebutuhan khusus ahli waris, termasuk kontribusi atau kondisi anggota 

keluarga tertentu (Semman, 2024).  

  Praktik serupa juga ditemukan dalam masyarakat dengan sistem kekerabatan yang 

beragam. Penelitian Santika dan Yusnita pada suku Minangkabau dengan sistem 

matrilineal, yaitu perempuan menjadi pegangan utama dalam pembagian waris, suku 

Batak dengan sistem patrilineal, dengan laki-laki yang mendominasi hak waris, dan suku 

jawa dengan sistem parental atau bilateral, yakni laki-laki dan perempuan mempunyai 

hak yang sama dalam pembagian harta waris. Ketiga sistem ini menggunakan metode 

musyawarah yang menegaskan bahwasanya sistem musyawarah menjadi metode utama 

penyelesaian waris (Santika & Eva, 2023). Metode musyawarah ini juga mencakup 

seluruh ahli waris yang menjunjung tinggi prinsip kerukunan dan perdamaian. Apabila 

musyawarah tidak mencapai kesepakatan, barulah gugatan dapat diajukan ke pengadila.  

Temuan-temuan ini memperkuat interpretasi bahwa pembagian damai di Pontianak 

merupakan bentuk adaptasi normatif hukum Islam dan adat lokal, yang berorientasi 

keadilan dan kemaslahatan, sejalan dengan prinsip maqashid syariah. 

  Dari hasil temuan lapangan dan perbandingan dengan penelitian-penelitian 

terdahulu, dapat dipahami bahwa harmonisasi hukum waris Islam dan hukum adat di Kota 

Pontianak lahir dari kebutuhan sosial untuk menjaga stabilitas keluarga dan mencegah 

konflik internal. Berbeda dengan daerah lain yang menunjukkan penyimpangan 

substansial dari ketentuan faraidh, praktik pembagian damai di Pontianak terkadang 

menampilkan pola negosiasi yang lebih seimbang antara norma syariah dan nilai adat. 

Hal ini menjadikan musyawarah bukan sekedar mekanisme sosial, tetapi juga sebagai 

cara untuk mewujudkan nilai-nilai keadilan dan perdamaian. 

  Praktik pembagian damai melalui musyawarah memiliki landasan hukum yang 

kuat dalam sistem hukum Indonesia, khususnya melalui KHI Pasal 183 yang secara 

eksplisit memperbolehkan para ahli waris untuk melakukan kesepakatan pembagian 



Hafazhah Ar Ra’d, etc., Harmonisasi Hukum Waris Islam Dan Hukum Adat … 

 

254 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

warisan secara damai, sepanjang tidak merugikan pihak manapun (Affarudin & 

Darmawan, 2021). Kesepakatan yang dicapai melalui musyawarah keluarga memiliki 

kekuatan hukum yang mengikat selama memenuhi syarat-syarat sahnya perjanjian, yaitu 

adanya kesepakatan para pihak, kecakapan hukum, objek yang jelas, dan sebab yang 

halal. Dalam praktiknya di Pontianak, kesepakatan pembagian damai sering 

didokumentasikan dalam bentuk surat pernyataan atau akta perdamaian yang disaksikan 

oleh tokoh agama, tokoh adat, atau pejabat setempat untuk memperkuat legitimasi dan 

mencegah sengketa di kemudian hari. 

  Meskipun memiliki kekuatan hukum, kesepakatan pembagian damai tetap 

membuka ruang bagi ahli waris yang merasa dirugikan untuk mengajukan gugatan ke 

Pengadilan Agama. Dalam hal ini, penyelesaian setiap perkara yang muncul pada 

dasarnya harus bermuara pada tercapainya perdamaian dan kerukunan sebagaimana 

menjadi tujuan utama lembaga peradilan, sehingga pengadilan akan menghormati dan 

mempertahankan kesepakatan yang telah dicapai secara sukarela dan tidak bertentangan 

dengan prinsip keadilan, kecuali terbukti adanya unsur paksaan, penipuan, atau 

pelanggaran hak asasi ahli waris tertentu (Ngadja et al., 2023). Peran lembaga formal 

seperti Kantor Urusan Agama (KUA) dan Pengadilan Agama dalam konteks ini bersifat 

fasilitatif dan protektif. KUA dapat membantu proses mediasi dan dokumentasi 

kesepakatan (Azmi, 2021), sementara Pengadilan Agama berfungsi sebagai lembaga 

penyelesaian sengketa apabila musyawarah tidak mencapai kesepakatan atau terjadi 

perselisihan pasca-pembagian. Dengan demikian, pembagian damai bukan hanya 

merupakan praktik sosial-budaya, tetapi juga merupakan mekanisme hukum yang diakui 

dan dilindungi dalam sistem hukum nasional, sehingga harmonisasi antara hukum Islam 

dan hukum adat memiliki legitimasi baik secara normatif maupun yuridis. 

  Dengan demikian, pembagian damai bukanlah bentuk penyimpangan terhadap 

hukum Islam, melainkan merupakan bentuk penyesuaian dalam konteks pluraslisme 

sistem hukum di Indonesia di mana nilai-nilai adat berperan untuk melunakkan rigiditas 

ketentuan faraidh tanpa menghilangkan esensi syariat. Pola ini menunjukkan bahwa 

dalam praktiknya, hukum Islam memiliki fleksibilitas tinggi untuk beradaptasi dengan 

kondisi budaya setempat tanpa kehilangan landasan keagamaannya (Ilyas et al., 2023). 

Fleksibilitas tersebut sejalan dengan prinsip maqashid syariah yang mengutamakan 

kemaslahatan dan keadilan dalam pelaksanaan pembagian waris. 

 

Praktik Pembagian Damai dalam Perspektif Maqashid Syariah 

  Sebagaimana telah diuraikan pada bagian sebelumnya, fleksibilitas hukum Islam 

dalam praktik pembagian damai di Pontianak menunjukkan adanya upaya harmonisasi 

antara ketentuan normatif faraidh dan nilai-nilai sosial-budaya setempat. Untuk menilai 



Hafazhah Ar Ra’d, etc., Harmonisasi Hukum Waris Islam Dan Hukum Adat … 

 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 255  

 

sejauh mana praktik pembagian damai tersebut sejalan dengan tujuan substantif hukum 

Islam, diperlukan analisis berdasarkan kerangka maqāṣid syariah. Secara etimologis, 

maqāṣid syariah berasal dari kata maqāṣid ( مقاصد) yang merupakan bentuk jamak dari 

maqṣad yang berarti tujuan, maksud, atau kehendak, dan syariah (شريعة) yang berarti jalan 

menuju sumber air. Secara terminologis, maqashid syariah merupakan pendekatan yang 

menekankan pada pemahaman tujuan esensial di balik pemberlakuan hukum Islam, 

bukan sekadar kepatuhan formal terhadap teks hukum. Imam al-Syatibi dalam kitab al-

Muwafaqat menegaskan bahwa syariat diturunkan untuk mewujudkan kemaslahatan 

manusia, baik di dunia maupun di akhirat, yang terangkum dalam lima prinsip dasar: 

perlindungan agama (Hifz al-din), perlindungan jiwa (Hifz al nafs), perlindungan 

akal(Hifz al-aql), perlindungan keturunan (Hifz al-nasl), dan perlindungan harta (Hifz al-

mal) (Suhaimi et al., 2023). 

  Dalam konteks hukum waris Islam, kelima prinsip maqashid syariah tersebut 

memiliki relevansi yang signifikan. Hifz al-din memastikan bahwa pembagian harta 

warisan tetap berlandaskan pada nilai-nilai Islam dan tidak bertentangan dengan prinsip-

prinsip keagamaan. Hifz al nafs bertujuan menjaga kelangsungan hidup dan keharmonis

an keluarga, sehingga pembagian harta tidak menimbulkan permusuhan atau perpecahan. 

Hifz al-aql menekankan pentingnya pemahaman rasional dan edukasi tentang hukum 

waris agar setiap keputusan diambil berdasarkan pertimbangan yang matang. Hifz al-nasl 

menjamin keberlanjutan ekonomi dan kesejahteraan generasi mendatang, sementara hifz 

al-mal memastikan bahwa harta warisan terlindungi dari pemborosan, penipuan, dan 

ketidakadilan dalam distribusinya (Harahap & Zarzani, 2024). Dengan menggunakan 

kerangka maqashid syariah ini, praktik pembagian damai di Pontianak dapat dievaluasi 

tidak hanya dari aspek prosedural, tetapi juga dari segi pencapaian tujuan-tujuan esensial 

syariat tersebut. 

  Berdasarkan data wawancara dengan 12 responden yang telah dipaparkan dalam 

metode penelitian, bagian ini akan menganalisis praktik pembagian damai di Pontianak 

dengan menggunakan kerangka lima prinsip maqashid syariah. Setiap aspek maqashid 

syariah akan dievaluasi berdasarkan pola praktik yang ditemukan dalam data lapangan, 

kemudian dibandingkan dengan temuan penelitian terdahulu serta literatur fiqh untuk 

memahami dimensi normatif dari praktik tersebut. 

  Untuk memberikan gambaran sistematis tentang praktik pembagian damai di Kota 

Pontianak, data hasil wawancara dengan 12 responden disajikan dalam dua tabel. Tabel 

satu menyajikan karakteristik praktik pembagian waris yang meliputi metode, dasar 

pembagian, kepemimpinan musyawarah, konsep keadilan, serta ada tidaknya konflik 

dalam proses pembagian. Tabel dua analisis kesesuaian praktik pembagian damai dengan 

lima prinsip maqashid syariah beserta indikator, persentase kesesuaian, dan kategori 



Hafazhah Ar Ra’d, etc., Harmonisasi Hukum Waris Islam Dan Hukum Adat … 

 

256 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

evaluasi. Kedua tabel ini menjadi dasar untuk analisis mendalam terhadap setiap aspek 

maqashid syariah yang akan diuraikan pada bagian selanjutnya. 

 

Tabel 1. Karakteristik Praktik Pembagian Waris Responden di Kota Pontianak 

Responden Praktik Pembagian Waris Status Kerukunan dan 
Konflik 

N1 (S) Menggunakan metode musyawarah 
dengan dasar kebutuhan dan 
kesepakatan, dipimpin oleh anak tertua 
dan ibu, dengan konsep keadilan sesuai 
kebutuhan masing-masing ahli waris. 

Keluarga rukun dan tidak 
ada konflik. 

N2 (TW)* Menggunakan metode musyawarah 
dengan dasar jenis kelamin dan 
kesepakatan, dipimpin oleh orang tua, 
dengan konsep keadilan sesuai 
kebutuhan. 

Keluarga rukun dan tidak 
ada konflik. 
 

N3 (NR) Menggunakan metode pembagian 
berdasarkan syariat Islam dengan 
rujukan hukum Islam, dipimpin oleh 
keluarga tertua, dengan konsep 
keadilan sesuai hukum Islam. 

Keluarga rukun dan tidak 
ada konflik. 

N4 (SR) Menggunakan metode musyawarah 
dengan dasar kesepakatan, dipimpin 
oleh keluarga yang dituakan, dengan 
konsep keadilan kebanyakan sama rata. 

Jarang terjadi konflik. 

N5 (AS) Menggunakan metode musyawarah 
dengan dasar kebutuhan dan 
kesepakatan, dipimpin oleh ahli waris 
yang dituakan, dengan konsep keadilan 
sesuai kebutuhan. 

Keluarga kebanyakan 
rukun dan ada sebagian 
kecil konflik terkait tanah. 

N6 (SM) Menggunakan metode musyawarah 
dengan dasar pemahaman ajarab Islam, 
dipimpin oleh tokoh agama atau 
keluarga yang paham waris, dengan 
konsep keadilan sesuai ajaran Islam. 

Keluarga kebanyakan 
rukun dan pernah terjadi 
konflik 

N7 (MI)* Menggunakan metode yang bervariasi 
(sama rata atau syariat) dengan dasar 
syariat Islam mengacu pasa surah An-
Nisa’ ayat 11-12, dipimpin oleh tokoh 
agama atau keluarga yang paham, 
dengan konsep keadilan sesuai aturan 
syariat. 

Status kerukunan 
tergantung pemahaman, 
pernah ada konflik hingga 
ke Pengadilan Agama. 

N8 (-) Menggunakan metode musyawarah 
dengan dasar kesepakatan, dipimpin 
oleh keluarga tertua, dengan konsep 
keadillan sesuai kebutuhan. 

Keluarga rukun dan 
pernah terjadi konflik 
karena sifat serakah. 

N9 (N) Menggunakan metode pembagian 
berdasarkan syariat Islam dengan dasar 
faraidh  2:1 dan wasiat, dipimpin oleh 

Keluarga rukun, meski 
pernah ada konflik karena 
sifat serakah. 



Hafazhah Ar Ra’d, etc., Harmonisasi Hukum Waris Islam Dan Hukum Adat … 

 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 257  

 

keluarga tertua dan tokoh agama, 
dengan konsep keadilan sesuai syariat. 

N10 (E) Menggunakan metode yang 
menggabungkan hukum Islam dengan 
fleksibilitas nilai keluarga, dipimpin 
oleh tokoh agama dan keluarga tertua, 
dengan konsep keadilan sesuai hak 
masing-masing. 

Keluarga rukun dan tidak 
ada konflik. 

N11 (N) Menggunakan metode pembagian 
berdasarkan syariat Islam dengan 
rujukan hukum waris Islam, dipimpin 
oleh keluarga tertua dan ahli waris, 
dengan konsep keadilan sesuai hukum 
waris. 

Keluarga menerima 
dengan lapang dada dan 
tidak ada konflik. 

N12 (A) Menggunakan metode pembagian 
berdasarkan adat dengan rujukan aturan 
adat setempat, dipimpin oleh tokoh adat 
dan keluarga yang dituakan, dengan 
konsep keadilan sesuai hak kekerabatan 
dan tanggung jawab ekonomi.  

Keluarga rukun, meski 
pernah terjadi konflik 
karena perbedaan 
pandangan.  

(*) = Responden yang melaporkan praktik pembagian harta sebelum pewaris meninggal dengan 
metode hibah/wasiat. 
 N2 (TW) dan N7 (MI) melaporkan adanya praktik pembagian harta yang diinformasikan 
atau dilakukan sebelum pewaris meninggal sebagai strategi pencegahan konflik. Secara teknis, 
praktik ini termasuk dalam kategori hibah atau wasiat, bukan waris dalam pengertian fiqih klasik 
yang berlaku setelah kematian pewaris.  
 

Tabel 2. Analisis Kesesuaian Praktik Pembagian Damai dengan Maqashid Syariah 

Aspek 
Maqashid 

Syariah 

Indikator Kesesuaian Jumlah 
Responden 

Sesuai 

Persentase Kategori Keterangan 

Hifz al-din Melibatkan rujukan 
syariat Islam secara 
eksplisit atau tokoh 
agama untuk 
memberikan 
pemahaman hukum 
waris dalam proses 
pembagian 

4/12 33,3% Rendah Hanya sepertiga 
narasumber 
melibatkan rujukan 
syariat Islam secara 
eksplisit atau tokoh 
agama, sementara 
sisanya lebih 
mengandalkan 
musyawarah 
berbasis 
kesepakatan tanpa 
rujukan syariat yang 
jelas 

Hifz al-nafs Proses pembagian 
harta berhasil 
menciptakan 
kerukunan keluarga 
dan mencegah konflik 

11/12 91,7% Tinggi Hampir semua 
narasumber 
melaporkan 
keluarga menjadi 
rukun setelah 



Hafazhah Ar Ra’d, etc., Harmonisasi Hukum Waris Islam Dan Hukum Adat … 

 

258 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

pembagian harta, 
baik melalui 
metode 
musyawarah 
maupun pembagian 
berdasarkan syariat 
Islam 

Hifz al-aql Adanya edukasi, 
pemahaman, dan 
pertimbangan rasional 
dalam pembagian harta 
dengan melibatkan 
pihak yang memahami 
hukum waris 

4/12 33,3% Sedang Hanya sepertiga 
narasumber 
melibatkan tokoh 
agama atau ahli 
waris yang 
memahami hukum 
waris untuk 
memberikan 
edukasi terkait 
pembagian waris 

Hifz al-nasl Mempertimbangkan 
kebutuhan ekonomi 
dan keberlanjutan 
kesejahteraan keluarga 
di masa depan 

8/12 66,7% Sedang-
Tinggi 

Mayoritas 
narasumber 
mempertimbangkan 
kebutuhan ekonomi 
masing-masing ahli 
waris 

Hifz al-mal Harta dibagi sesuai 
ketentuan faraidh (2:1) 
atau melalui 
mekanisme syar’i yang 
sah seperti hibah atau 
wasiat 

4/12 33,3% Rendah Hanya empat 
narasumber yang 
menyatakan 
pembagian waris 
sesuai ketentuan 
faraidh (2:1) atau 
yang menggunakan 
metode hibah atau 
wasiat 

 
  
   

Berdasarkan data wawancara dengan dua belas narasumber yang disajikan dalam 

tabel satu, teridentifikasi empat pola utama dalam praktik pembagian waris di Kota 

Pontianak, pertama, tiga narasumber (N3, N9, N11) menerapkan pembagian berdasarkan 

syariat Islam secara ketat dengan mengikuti ketentuan faraidh (2:1). Kedua, empat 

narasumber (N1, N2, N5, N8) menggunakan metode musyawarah dengan dasar 

kebutuhan ekonomi masing-masing ahli waris. Ketiga, narasumber (N4, N7, N12) 

menerapkan pembagian berdasarkan kesepakatan atau aturan adat tanpa 

mempertimbangkan perbedaan jenis kelamin sebagaimana ketentuan faraidh. Keempat, 

dua narasumber (N6, N10) menerapkan pendekatan gabungan antara syariat Islam dengan 



Hafazhah Ar Ra’d, etc., Harmonisasi Hukum Waris Islam Dan Hukum Adat … 

 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 259  

 

nilai-nilai kekeluargaan. Menarik, dua narasumber (N2, N7) melaporkan adanya praktik 

pembagian harta yang diinformasikan atau dilakukan sebelum pewaris meninggal strategi 

preventif untuk menghindari konflik, yang secara hukum Islam termasuk dalam kategori 

hibah atau wasiat.  

Dari segi kepemimpinan musyawarah, mayoritas narasumber melibatkan 

keluarga tertua atau orang tua yang masih hidup, sementara enam narasumber (N3, N6, 

N7, N9, N10, N11) secara eksplisit melibatkan tokoh agama untuk memberikan 

pemahaman hukum waris. Dari aspek dampak sosial, sebelas dari dua belas narasumber 

melaporkan bahwa proses pembagian menghasilkan kerukunan keluarga, hanya satu 

narasumber (N7) yang melaporkan status kerukunan bergantung pada pemahaman 

anggota keluarga dan ada konflik yang berlanjut ke Pengadilan Agama. 

Analisis kesesuaian praktik pembagian damai dengan maqashid syariah yang 

disajikan dalam tabel dua menunjukkan hasil yang bervariasi. Aspek hifz al-nafs 

menunjukkan tingkat kesesuaian tertinggi dengan persentase 91,7 persen, diikuti hifz al-

nasl dengan 66,7 persen. Sementara itu, tiga aspek lainnya hifz al-din, hifz al-aql, hifz al-

mal menunjukkan keseuaian yang rendah dengan persentase yang sama yaitu 33,3 persen. 

Konsistensi angka antara ketiga aspek ini mengindikasi bahwa sepertiga narasumber yang 

secara konsisten melibatkan rujukan syariat Islam, memperoleh edukasi hukum waris 

yang memadai, dan menerapkan ketentuan faraidh yang sah dalam pembagian harta. 

Temuan ini mengindikasikan adanya ketegangan antara aturan faraidh dengan prioritas 

masyarakat terhadap keharmonisan keluarga dan nilai keadilan yang disesuaikan dengan 

kebutuhan ahli waris. 

Aspek hifz al-nafs (perlindungan jiwa dan keharmonisan keluarga) menunjukkan 

tingkat kesuaian tertinggi dengan maqashid syariah, di mana 11 dari 12 responden 

melaporkan bahwa proses pembagian harta berhasil menciptakan atau mempertahankan 

kerukunan keluarga tanpa konflik yang berkepanjangan. N1 (S) menyatakan bahwa 

“pembagian seperti ini tidak menimbulkan masalah”, sementara N11 (N) melaporkan 

pembagian diterima dengan lapang dada oleh seluruh ahli waris. Temuan menarik adalah 

adanya strategi preventif melalui pembagian atau pemberitahuan harta sebelum pewaris 

meninggal, sebagaimana dilaporkan N2 (TW) dan N7 (MI) untuk menghindari 

permasalahan antar ahli waris di kemudian hari, hal ini sejalan dengan prinsip sadd al-

zari’ah dalam tinjauan maqashid syariah. (Suhaimi et al., 2023) menegaskan bahwa hifz 

al-nafs tidak hanya perlindungan terhadap jiwa dari ancaman fisik, tetapi juga mencakup 

perlindungan kesejahteraam psikologis dan sosial keluarga. Temuan ini relevan dengan 

penelitian (Rusli & Azka, 2021) di Lombok Timur dan (Semman, 2024) di Banjar yang 

menemukan musyawarah efektif dalam menjaga keharmonisan keluarga. Dengan 



Hafazhah Ar Ra’d, etc., Harmonisasi Hukum Waris Islam Dan Hukum Adat … 

 

260 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

demikian, praktik pembagian damai di Pontianak sangat sesuai dengan maqashid syariah 

dalam aspek hifz al-nafs yaitu menjaga keharmonisan keluarga, menunjukkan bahwa 

harmonisasi antara hukum Islam dan nilai-nilai adat dapat mewujudkan tujuan syariat 

Islam. 

 Aspek hifz al-nasl menunjukkan kesesuaian sedang-tinggi dengan 66,7%, delapan 

dari dua belas responden mempertimbangkan kebutuhan ekonomi dan keberlanjutan 

kesejahteraan keluarga dalam pembagian harta. N5 (AS) melaporkan bahwa pembagian 

dilakukan dengan mempertimbangkan “anak paling tua atau anak yang kurang mampu 

akan mendapatkan jatah lebih banyak”, hal ini menunjukkan adanya pertimbangan 

kondisi ekonomi ahli waris. Dalam perspektif maqashid syariah, hifz al-nasl tidak hanya 

berkaitan dengan perlindungan keturunan secara biologis, tetapi juga mencakup 

pemeliharaan kesejahteraan dan keberlanjutan ekonomi generasi mendatang. 

Pertimbangan kebutuhan ekonomi dalam pembagian harta dapat dipahami sebagai upaya 

untuk memastikan bahwa setiap ahli waris memiliki bekal yang cukup untuk 

kelangsungan hidupnya, terutama bagi mereka yang memiliki tanggung jawab ekonomi 

yang lebih besar atau kondisi ekonomi yang lebih lemah (Suhaimi et al., 2023). Meskipun 

pertimbangan ini terkadang menyebabkan penyimpangan dari ketentuan faraidh, praktik 

ini tetap dalam kerangka maqashid syariah karena berorientasi pada kemaslahatan jangka 

panjang keluarga 

Aspek hifz al-din menunjukkan kesesuaian yang sangat rendah hanya dengan 

33,3%, di mana hanya empat dari dua belas responden (N3, N9, N10, N11) yang secara 

konsisten melibatkan rujukan syariat Islam dan menerapkan ketentuan faraidh dalam 

pembagiannya. Mayoritas responden lainnya lebih mengutamakan musyawarah berbasis 

kesepakatan tanpa rujukan dari ketentuan faraidh. Temuan ini menimbulkan pertanyaan 

kritis: Apakah rendahnya rujukan terhadap ketentuan faraidh merupakan bentuk dari 

penyimpangan hifz al-din, atau justru mencerminkan fleksibilitas hukum Islam dalam 

beradaptasi dengan budaya lokal? Izz Al-Din ibn ‘Abd Al-Salam menegaskan bahwa 

syariat islam berdiri atas dasar menarik kemaslahatan dan mencegah kerusakan, sehingga 

setiap sesuatu yang membawa kemaslahatan atau mencegah kerusakan merupakan inti 

dari kemaslahatan itu sendiri (Suhaimi et al., 2023). Namun, rendahnya persentase ini 

juga mengindikasikan perlunya peningkatan edukasi hukum waris Islam agar masyarakat 

dapat mengambil keputusan berdasarkan pemahaman yang lebih baik tentang ketentuan 

syariat, sehingga harmonisasi antara hukum Islam dan adat lokal tidak mengarah pada 

pengabaian terhadap ketentuan syariat Islam. 

Aspek hifz al-mal juga menunjukkan kesesuaian terendah 33,3%, di mana hanya 

empat dari dua belas responden yang menerapkan ketentuan faraidh (2:1) atau mekanisme 



Hafazhah Ar Ra’d, etc., Harmonisasi Hukum Waris Islam Dan Hukum Adat … 

 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 261  

 

syar'i yang sah seperti hibah sukarela setelah pembagian waris berdasarkan ketentuan 

faraidh. Mayoritas narasumber memilih pembagian sama rata atau sesuai kebutuhan 

tanpa melalui ketentuan faraidh terlebih dahulu. N4 (SR) menyatakan bahwa konsep 

keadilan yang dianut adalah “kebanyakan sama rata,” sementara N5 (AS) dan N8 

menyatakan pembagian dilakukan “sesuai kebutuhan” masing-masing ahli waris. 

Temuan ini mengungkap adanya ketegangan antara keadilan yang diatur dalam ketentuan 

faraidh dengan keadilan substantif yang dipersepsikan oleh masyarakat berdasarkan 

kebutuhan masing-masing. Al-Syatibi dalam kitabnya, Al-Muwafaqat menegaskan 

bahwa syariat diletakkan untuk mewujudkan kemaslahatan manusia di dunia dan akhirat, 

dengan maqashid syariah tertuju untuk memelihara manusia dari tiga segi yaitu 

dhoruriyyah, hajiyyah dan tahsiniyyah (Suhaimi et al., 2023). Dalam konteks ini, ketika 

masyarakat memilih pembagian berdasarkan kebutuhan atau sama rata melalui 

musyawarah, hal ini dapat diinterpretasikan sebagai upaya untuk mencapai keadilan 

substantif yang lebih sesuai dengan kondisi konkret keluarga dalam tingkatan hajiyyah, 

meskipun secara formal menyimpang dari ketentuan faraidh dalam tingkatan 

dhoruriyyah. Meskipun demikian, penyimpangan dari ketentuan faraidh tanpa 

pemahaman yang memadai tentang hukum waris dapat menimbulkan risiko ketidakadilan 

tersembunyi, terutama jika ada pihak yang sebenarnya merasa dirugikan namun tidak 

berani menyuarakan keberatannya karena tekanan sosial. Oleh karena itu, praktik 

pembagian damai perlu disertai dengan edukasi yang memadai dan mekanisme 

perlindungan hukum untuk memastikan bahwa keputusan yang diambil benar-benar 

merupakan hasil musyawarah berdasarkan kesepakatan yang adil. 

Begitu pula dari aspek hifz al-aql juga menunjukkan kesesuaian yang rendah 

dengan persentase 33,3%, di mana hanya empat dari dua belas responden yang 

melibatkan tokoh agama atau ahli waris yang memahami hukum waris secara mendalam 

untuk memberikan penjelasan dan edukasi dalam proses pembagian. Mayoritas 

responden lainnya melakukan pembagian hanya berdasarkan kesepakatan tanpa edukasi 

hukum waris yang memadai. Dalam perspektif maqashid syariah, Syatibi menjelaskan 

bahwa hifz al-aql mencakup aspek yang menguatkan unsur-unsurnya seperti kewajiban 

menuntut ilmu untuk meningkatkan kualitas akal, serta aspek yang mengantisipasi agar 

akal tidak terganggu seperti menghindarkan diri dari hal-hal yang merusak kemampuan 

berpikir rasional (Suhaimi et al., 2023). Rendahnya persentase ini mengindikasikan 

adanya gap pengetahuan tentang hukum waris Islam di kalangan masyarakat Pontianak, 

yang dapat berdampak pada keputusan yang kurang optimal meskipun tercapainya 

kesepakatan. Keterlibatan tokoh agama atau ahli hukum waris dalam musyawarah 

keluarga sangat penting untuk memastikan bahwa keputusan yang diambil tidak hanya 

berdasarkan preferensi subjektif, tetapi juga mempertimbangkan ketentuan syariat dan 



Hafazhah Ar Ra’d, etc., Harmonisasi Hukum Waris Islam Dan Hukum Adat … 

 

262 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

implikasi jangka panjangnya. Temuan ini sejalan dengan pernyataan N7 (MI) yang 

menyatakan bahwa tingkat kerukunan dan penerimaan pembagian "tergantung 

pemahaman" anggota keluarga, yang menegaskan pentingnya edukasi dalam 

mewujudkan pembagian yang adil dan berkelanjutan. 

KESIMPULAN 

Kesimpulan tertuju pada poin yang disimpulkan dari temuan dan diskusi yang bisa 

menjawab pertanyaan penelitian. Kesimpulan juga perlu memberikan rekomendasi untuk 

penelitian selanjutnya.  

Tradisi pembagian damai masyarakat Muslim di Kota Pontianak menunjukkan 

bahwa praktik pembagian waris tidak selalu mengikuti ketentuan faraidh. Meskipun 

dilandasi dengan nilai kekeluargaan dan keharmonisan, hasilnya sering kali berbeda dari 

pembagian yang semestinya menurut syariat, praktik ini berfungsi untuk menghindari 

konflik dan menjaga hubungan antar ahli waris. Namun secara normatif, penyimpangan 

dari ketentuan faraidh menimbulkan pertanyaan sejauh mana praktik ini tetap dapat 

dianggap sesuai dengan nilai-nilai syariat. 

Dari sudut pandang maqashid syariah, pembagian damai mencerminkan upaya 

menjaga kemaslahatan keluarga, terutama dalam aspek perlindungan jiwa (hifz al-nafs) 

dan keturunan (hifz al-nasl). Kedua aspek ini tampak dominan karena tujuan utama 

masyarakat adalah menghindari konflik dan memastikan keharmonisan keluarga. Namun, 

nilai perlindungan agama (hifz al-din), akal (hifz al-aql), dan harta (hifz al-mal) belum 

terwujud secara optimal. Ketidaksesuaian dengan ketentuan faraidh menunjukkan bahwa 

dimensi normatif syariah belum sepenuhnya menjadi landasan utama dalam praktik ini. 

Dengan demikian, pembagian damai dapat dipahami sebagai bentuk kompromi 

sosial yang mengutamakan keharmonisan dibanding ketaatan terhadap ketentuan faraidh. 

Praktik ini bukan semata-mata bentuk pelanggaran, tetapi lebih sebagai cerminan adaptasi 

masyarakat terhadap  realitas sosial yang kompleks. Meski begitu, praktik ini tetap 

memerlukan penguatan pemahaman hukum Islam agar nilai keadilan dan kemaslahatan 

yang menjadi tujuan syariat dapat tercapai secara seimbang dan selaras dengan prinsip-

prinsip syariat. 

Sebagai rekomendasi, penelitian selanjutnya perlu menelusuri lebih dalam 

bagaimana strategi edukasi hukum Islam dapat memperkuat hifz al-din dan hifz al-aql 

dalam prakti pembagian damai tanpa mengorbankan nilai-nilai adat. Peran lembaga 

keagamaan, tokoh adat, dan akademisi hukum Islam menjadi penting untuk membangun 

model pembagian damai yang tidak hanya menjaga kemaslahatan masyarakat, tetapi juga 

berlandaskan dengan ketentuan faraidh. 

DAFTAR PUSTAKA 

Aditya, Z. F. (2019). Romantisme Sistem Hukum Di Indonesia : Kajian Atas Konstribusi 



Hafazhah Ar Ra’d, etc., Harmonisasi Hukum Waris Islam Dan Hukum Adat … 

 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 263  

 

Hukum Adat Dan Hukum Islam Terhadap Pembangunan Hukum Di Indonesia. 
Jurnal Rechts Vinding: Media Pembinaan Hukum Nasional, 8(1), 37. 
https://doi.org/10.33331/rechtsvinding.v8i1.305 

Affarudin, M. A. I., & Darmawan, D. (2021). Implementasi Pasal 183 KHI dalam 
Pembagian Harta Waris pada Surat Perjanjian Bermaterai (Perspektif Maslahah 
Mursalah). Al-Qanun: Jurnal Pemikiran Dan Pembaharuan Hukum Islam, 24(2), 
385–416. https://doi.org/10.15642/alqanun.2021.24.2.385-416 

Al-Ḥanafī, A. B. bin M. bin A. al-K. (1986). بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع. Dār al-Kutub al-
’Ilmiyyah. 

Al-Hattab, S. al-D. A. ’Abdullah M. bin M. bin ’Abd al-R. (1995).   مواهب الجليل في شرح
 .Dār al-Kutub al-’Ilmiyyah .مختصر خليل

Al-Maqdisi, B. al-D. ’Abd al-R. (2003). العدة شرح العمدة. Dar Al-Hadist. 

Al-Nawawī, A. Z. M. al-D. Y. ibn S. (2012). روضة الطالبين وعمدة المفتين. Dar Al-Faiha. 

Azharuddin, A. (2025). Harmonization of Islamic Inheritance Law and Indonesian 
Customary Law Regarding The Acceleration of Inheritance Distribution: Legal 
Philosophy Study. Jurnal Mediasas: Media Ilmu Syari’ah Dan Ahwal Al-

Syakhsiyyah, 8(2), 428–439. https://doi.org/10.58824/mediasas.v8i2.327 

Azmi, A. (2021). Peran Penghulu sebagai Mediator dalam Penyelesaian Sengketa Waris 
Sebagai Alternative Dispute Resolution. Al-Usrah : Jurnal Al Ahwal As Syakhsiyah, 
9(2). https://doi.org/10.30821/al-usrah.v9i2.11957 

Dasrianto, V. (2024). Teori Maqashid Al- Syari ’ Ah Dan Implementasinya Dalam. I(Ii), 
83–91. 

Hamzah Iqballudin, M., & Muhammad, S. (2025). JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan 

Nusantara Harmonization of Islamic Inheritance Law and Customary Inheritance 

Law in Resolving Inheritance Disputes in Indonesia. 2, 3016. 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn 

Hamzawi, M. A. (2023). Secara Damai. Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, Dan 

Kebudayaan, 9(2), 252–269. 

Harahap, A. S., & Zarzani, T. R. (2024). Legal Analysis of the Implementation of 
Maqashid Syariah in Inheritance System in Indonesia. … Intelligence …, 1(1). 
https://ejournal.icpabanyuwangi.ac.id/index.php/icaneat/article/view/330%0Ahttps
://ejournal.icpa-banyuwangi.ac.id/index.php/icaneat/article/download/330/197 

Ilyas, I., Rani, F. A., Bahri, S., & Sufyan, S. (2023). The Accommodation of Customary 
Law to Islamic Law: Distribution of Inheritance in Aceh from a Pluralism 
Perspectives. Samarah, 7(2), 897–919. https://doi.org/10.22373/sjhk.v7i2.15650 

Muhibbussabry, & Zein, M. (2024). Konsep dan Implikasi Pembagian Warisan secara 
Damai (Al-Qismah al Riḍā’iyyah) di Indonesia Perspektif Hukum Islam. Al-

’Adalah: Jurnal Syariah Dan Hukum Islam, 9(2), 433–463. 

Nasution, A. (2019). Pluralisme Hukum Waris Di Indonesia. Al-Qadha, 5(1), 20–30. 
https://doi.org/10.32505/qadha.v5i1.957 

Ngadja, R., Latupono, B., & Angga, L. O. (2023). Peran Mediator Dalam Penyelesaian 
Sengketa Harta Warisan. TATOHI: Jurnal Ilmu Hukum, 3(1), 57. 



Hafazhah Ar Ra’d, etc., Harmonisasi Hukum Waris Islam Dan Hukum Adat … 

 

264 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

https://doi.org/10.47268/tatohi.v3i1.1552 

Ritonga, R., & Harahap, A. M. (2024). Harmoni Dalam Kewarisan: Solusi Damai Untuk 
Mencegah Konflik Keluarga. El-Faqih : Jurnal Pemikiran Dan Hukum Islam, 10(1), 
117–133. https://doi.org/10.58401/faqih.v10i1.1282 

Rusli, D. Y., & Azka, A. (2021). Tinjauan Maqashid Syariah Terhadap Perdamaian 
Dalam Penyelesaian Sengketa Waris (Studi Kasus Bale Mediasi Lombok Timur). 
Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, 4(1), 1–16. 
https://doi.org/10.30993/attahkim.v4i1.50 

Santika, S., & Eva, Y. (2023). Kewarisan Dalam Sistem Kekerabatan Matrilineal, 
Patrilineal dan Bilateral. Jurnal Al-Mashlahah, 11(2), 116. 
https://doi.org/10.30868/am.v11i02.4874 

Semman, M. (2024). Dialektika Hukum Islam Dan Hukum Adat Banjar Pada Tradisi 
Badamai Dalam Pembagian Waris. Multidisipliner Knowledge, 2, 78–90. 

Shofwanul Mu’minin, M. (2020). Konflik Keluarga Akibat Pembagian “Harta Waris” 
dengan Hibah Perspektif Kompilasi Hukum Islam. SAKINA: Journal of Family 

Studies, 4(3), 2020. http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/jfs 

Siregar, F. A. (2024). Sistem Pembagian Warisan Bagi Rata : Upaya Menghindari 
Perselisihan Antar Keluarga dalam Perspektif Hukum Islam dan Hukum Adat. 
Jurnal AL-MAQASID: Jurnal Ilmu Kesyariahan Dan Keperdataan, 10(1), 114–129. 

Suhaimi, Rezi, M., & Hakim, M. R. (2023). Al-Maqashid Al-Syari’ah; Teori dan 
Implementasi. Sahaja: Journal Shariah And Humanities, 2(1), hlm. 162-166. 

Taufik, & Anis, F. (2022). Pelaksanaan Hukum Waris Adat di Dusun Sukodono 
Kecamatan Tirtoyudo – Malang. Sahaja: Journal Shariah And Humanities, 1(1), 
15–24. 

Umar, W., Rasmuddin, & Hikmawanti, A. (2023). Pembagian Harta Bersama Dalam 
Perspektif Hukum Islam: Implementasi Moral Justice Dan Social Justice. Jurnal Al-

Ahkam: Jurnal Hukum Pidana Islam, 5(1), 11–17. https://doi.org/10.47435/al-
ahkam.v5i1.1724 

 

 
 


