
                                                                                                                  p-ISSN 2747-1411 

USRAH: Jurnal Hukum Keluarga Islam                                                      e-ISSN 2747-1403                                                                                                

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 171  

 

STATUS HUKUM HIBAH MU'ALLAQAH BI AL-MAUT (Analisis 

Komparatif Fikih Empat Mazhab) 

 

Yusdi Haq, Muhammad Tsalis Ramadlani, Oki Anggara Saputra, Azfar Ihsanu Naufal 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

Email: yusdihaq1990@gmail.com  

 

Abstract 

This study examines the legal status of conditional hibah specifically, gifts that are stipulated to 

be received only after the donor’s death based on the analysis of the four major Sunni schools of 

Islamic jurisprudence. The research is motivated by the widespread practice of conditional hibah 

in Muslim communities, which is often confused with the concept of wasiyyah (bequest). This 

study employs a qualitative method using a normative-comparative approach and library 

research, drawing from primary sources such as classical fiqh texts and secondary literature 

including academic journals and scholarly works. The findings reveal that hibah is a transfer-of-

ownership contract that must take effect during the donor’s lifetime, making immediacy (tanjīz) 

and certainty of ownership essential for its validity. The majority of jurists reject conditional 

hibah because it contradicts the nature of hibah as an immediate act of giving, whereas some 

scholars, such as Ibn Taymiyyah and Ibn al-Qayyim, permit it when the condition is clear and 

does not contravene Islamic principles. The study also shows that most jurists require qabd 

(physical possession) as a condition for the completion of hibah. Furthermore, a hibah 

conditioned upon the donor’s death is invalid as hibah and instead becomes a wasiyyah, subject 

to the rules of bequests, including the prohibition of bequeathing to heirs unless all other heirs 

consent. These findings highlight the importance of public awareness regarding the distinction 

between hibah and wasiyyah to prevent legal disputes. 

Keywords: hibah; conditional hibah; bequest; Islamic jurisprudence; qabd. 

 

Abstrak 

Penelitian ini mengkaji status hukum hibah mu'allaqah bi al-maut (disyaratkan diterima setelah 
wafat pemberinya) berdasarkan analisis fikih empat mazhab. Kajian ini dilatarbelakangi 
banyaknya praktik hibah bersyarat di masyarakat yang sering kali tumpang tindih dengan konsep 
wasiat. Penelitian dilakukan dengan metode kualitatif melalui pendekatan normatif-komparatif 
dan studi pustaka terhadap sumber primer berupa kitab fikih klasik serta literatur sekunder seperti 
jurnal dan karya akademik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa hibah merupakan akad 
pemberian yang harus berlaku saat pemberi masih hidup, sehingga sifat tanjīz dan kepastian 
kepemilikan menjadi unsur pokok keabsahannya. Mayoritas ulama menolak hibah bersyarat 
karena dianggap bertentangan dengan hakikat hibah sebagai akad tabarru‘ yang langsung 
mengikat, sedangkan sebagian ulama seperti Ibn Taimiyah dan Ibn al-Qayyim membolehkannya 
selama syarat tersebut jelas dan tidak bertentangan dengan syariat. Penelitian juga menemukan 
bahwa jumhur ulama mensyaratkan qabḍ sebagai penyempurna hibah. Adapun hibah yang 
disyaratkan berlaku setelah wafat pemberi tidak sah sebagai hibah dan berubah status menjadi 
wasiat, sehingga tunduk pada ketentuan hukum wasiat, termasuk larangan memberi wasiat kepada 
ahli waris kecuali dengan persetujuan seluruh ahli waris lainnya. Temuan ini menegaskan 
pentingnya pemahaman masyarakat mengenai perbedaan hibah dan wasiat agar terhindar dari 
sengketa hukum. 
Kata kunci: hibah; hibah bersyarat; wasiat; fikih empat mazhab; qabḍ. 
 
 



Yusdi Haq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allaqah Bi Al-Maut … 
 

172 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

PENDAHULUAN 

Dalam kehidupan masyarakat muslim, praktik pemberian harta antar individu 

merupakan tradisi sosial dan keagamaan yang sangat kuat. Salah satu bentuknya adalah 

hibah, yang sering dilakukan sebagai bentuk kasih sayang, tanggung jawab moral, atau 

upaya menjaga keharmonisan hubungan kekeluargaan (Azikin, 2018). Namun, dalam 

praktiknya tidak jarang muncul persoalan hukum ketika pemberi hibah mensyaratkan 

agar hibah tersebut baru diterima setelah ia wafat. Fenomena ini banyak ditemukan dalam 

kehidupan sehari-hari, terutama di tengah masyarakat yang masih belum memahami 

secara mendalam perbedaan antara hibah dan wasiat. Secara normatif, konsep hibah 

memiliki dasar yang kuat dalam syariat Islam, sebagaimana yang di firmankan Allah 

subhanahu wata’ala dalam Al-Qur’an: 

ِ وَالْيوَْ  َّJكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِا الْكِتاَبِ  مِ الآْخِرِ وَالْمَلاَئِكَةِ وَ لَّيْسَ الْبِرَّ أنَ توَُلُّوا وُجُوهَكُمْ قبَِلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَٰ

 .وَالنَّبيِيِّنَ وَآتىَ الْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ ذوَِي الْقرُْبَىٰ وَالْيتَاَمَىٰ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبيِلِ 

Artinya: Kebajikan itu bukanlah menghadapkan wajahmu ke arah timur dan ke barat, 

tetapi kebajikan itu ialah (kebajikan) orang yang beriman kepada Allah, hari akhir, 

malaikat-malaikat, kitab-kitab, dan nabi-nabi dan memberikan harta yang dicintainya 

kepada kerabat, anak yatim, orang-orang miskin, orang-orang yang dalam perjalanan 

(musafir) (QuranWeb, 2025). 

Ayat ini menegaskan bahwa hakikat kebajikan sejati tidak hanya terletak pada 

ritual atau arah ibadah semata, tetapi pada pengorbanan dan keikhlasan dalam memberi 

dari harta yang dicintai sebagai wujud keimanan dan kepedulian sosial. Menurut Imam 

al-Qurṭubi, firman Allah yang artinya “dan memberikan harta meskipun ia 

mencintainya” menunjukkan bahwa dalam harta terdapat hak selain zakat, dan 

kesempurnaan kebajikan (al-birr) akan terwujud ketika seseorang rela mengeluarkan 

hartanya secara sukarela, baik melalui hibah, sedekah, maupun bentuk kebaikan lainnya 

(al-Qurthubi, 1964). Dengan demikian, hibah menjadi salah satu manifestasi nyata dari 

nilai keikhlasan dan cinta karena Allah. Aisyah Radhiyallahu ‘Anha mengakatan: 

ِ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ يقَْبَلُ الهَدِيَّةَ ويثُيِبُ عَليَْهَا.   كانَ رَسولُ �َّ

Artinya: Rasulullah salallahu alaihi wasallam biasa menerima hadiah dan membalas 

(memberi balasan) atasnya (al-Bukhari, 1993). 

Hadis ini menunjukkan bahwa Rasulullah salallahu alaihi wasallam tidak hanya 

menerima hadiah sebagai bentuk kasih sayang antarsesama, tetapi juga membalasnya 

sebagai tanda penghargaan dan menjaga keharmonisan hubungan sosial. Dalam konteks 

hibah, hadis ini menegaskan bahwa pemberian dalam Islam bukan sekadar penyerahan 

harta, melainkan sarana memperkuat ukhuwah, menumbuhkan rasa saling mencintai, dan 

menegakkan nilai keikhlasan dalam bermuamalah. 



Yusdi Haq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allaqah Bi Al-Maut … 
 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 173  

 

Secara etimologi hibah berasal dari bahasa Arab berarti pemberian yang bebas 

dari imbalan dan tujuan tertentu (Ibn Manzhūr, 1993). Demikian pula hibah menurut 

KBBI pemberian (dengan sukarela) dengan mengalihkan hak atas sesuatu kepada orang 

lain (Kamus Besar Bahasa Indonesia, 2025). Sedangkan pengertian hibah menurut para 

Ulama ahli fikih, disampaikan syaikh Abdurrahmân as-Sa’di rahimahullah dengan 

ungkapan: 

ةِ.  حَّ عٌ بِالْمَالِ فِيْ حَالَةِ الْحَيَاةِ وَ الصِّ   تبََرُّ

“Pemberian harta cuma-cuma dalam keadaan hidup dan sehat (As-Sa‘di, 

2002).” 

Sehingga hibah adalah pemberian harta dalam keadaan hidup dan sehat secara 

cuma-cuma, karna apabila pemberian itu dilakukan ketika sakit yang dikhawatirkan 

menyebabkan kematian disebut dengan ‘aṭiyyah, adapun pemberian harta yang 

dilaksanakan setelah seseorang meninggal dunia disebut wasiat (As-Sa‘di, 2002). 

Meskipun secara umum konsep hibah telah dijelaskan dengan terang dalam fikih 

Islam, para ulama berbeda pendapat mengenai keabsahan hibah yang disertai syarat 

(hibah bi assyart). Persoalan ini muncul ketika pemberi hibah mengaitkan akad hibahnya 

dengan suatu kondisi tertentu, baik yang berkaitan dengan waktu, peristiwa, maupun 

tindakan penerima hibah. Sebagian ulama berpendapat bahwa hibah semacam ini tetap 

sah selama syarat yang ditetapkan tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat, 

karena syarat tersebut dianggap sebagai bagian dari kesepakatan yang dibolehkan dalam 

akad mu‘āmalah (Al-Kuwaytiyyah, 2006). Sebaliknya, sebagian ulama lainnya menolak 

bentuk hibah bersyarat dengan alasan bahwa hibah merupakan akad tabarru‘ (pemberian 

sukarela) yang menuntut kepastian kepemilikan sejak terjadinya ijab dan qabul (Al-

Musyaiqih, 2013), sehingga pengaitan dengan syarat tertentu dapat menggugurkan 

keabsahan akadnya. 

Namun demikian, realitas sosial masyarakat sering melakukan hibah yang disertai 

syarat atau ditunda hingga pemberi meninggal, sehingga menimbulkan kebingungan dan 

konflik hukum karena tidak memahami bahwa hibah semacam ini berpotensi berubah 

status menjadi wasiat dengan konsekuensi yuridis yang berbeda. Ketidaktahuan ini kerap 

memicu sengketa antar ahli waris dan kerancuan dalam penerapan hukum. Kesenjangan 

antara praktik sosial dan ketentuan fikih inilah yang memunculkan perbedaan pandangan 

ulama mengenai hakikat hibah bersyarat. Karena itu, diperlukan analisis mendalam 

terhadap status hibah yang diterima setelah wafat berdasarkan perspektif empat mazhab 

untuk memberikan penjelasan hukum yang lebih jelas dan komprehensif. 

Penelitian ini bertujuan mengkaji konsep hibah dalam fikih Islam berdasarkan 

pandangan empat mazhab serta menganalisis perbedaan ulama mengenai keabsahan 



Yusdi Haq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allaqah Bi Al-Maut … 
 

174 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

hibah yang disyaratkan diterima setelah wafat pemberinya. Fokusnya adalah menentukan 

status hukum hibah tersebut apakah sah, batal, atau berubah menjadi wasiat. Kajian ini 

memiliki nilai kebaruan karena membahas secara komprehensif hibah bersyarat yang 

jarang dikaji dalam literatur fikih klasik, dan diharapkan memberikan kontribusi ilmiah 

dalam memperjelas perbedaan antara hibah dan wasiat sesuai ketentuan syariat. Terdapat 

beberapa penelitian terdahulu yang relevan dengan pembahasan ini, diantaranya: 

Pertama, Penelitian Bethania Ikeshia Gabrielle Zefanya Keintjem dan Stefanie 

Hartanto berjudul “Hibah yang Dilaksanakan dengan Perjanjian Pengikatan Hibah dan 

Kekuatan Mengikat bagi Para Ahli Waris dari Pemberi Hibah” membahas praktik hibah 

melalui perjanjian pengikatan hibah (PPH) serta implikasinya terhadap status harta 

warisan. Namun, penelitian ini tidak mengulas aspek fikih mengenai hibah bersyarat, 

terutama hibah yang dikaitkan dengan wafatnya pemberi hibah. Berbeda dengan itu, 

penelitian ini secara khusus menganalisis status hukum hibah yang disyaratkan diterima 

setelah wafat berdasarkan pandangan empat mazhab, sehingga memiliki nilai kebaruan 

dalam melengkapi kekosongan kajian fikih terkait hibah bersyarat (Hartanto et al., 2024). 

Kedua, penelitian Abdul Rahim berjudul “Pemberian Hibah dari Orang Tua 

kepada Anaknya dapat Diperhitungkan sebagai Warisan (Analisis Pasal 211 KHI)” 

mengkaji hubungan antara hibah dan warisan dalam perspektif Kompilasi Hukum Islam. 

Penelitian ini menekankan bahwa hibah orang tua dapat diperhitungkan sebagai warisan 

apabila menimbulkan keberatan dari ahli waris lain, dengan analisis berfokus pada konsep 

keadilan serta maslahah dalam Pasal 211 KHI. Namun, penelitian tersebut tidak 

membahas secara khusus status hukum hibah yang digantungkan pada syarat tertentu, 

seperti hibah yang baru berlaku setelah wafatnya pemberi hibah. Berbeda dengan 

penelitian tersebut, kajian ini menghadirkan pembahasan komprehensif mengenai hibah 

bersyarat berdasarkan pandangan empat mazhab fikih, sehingga menawarkan kontribusi 

baru dalam mengisi kekosongan literatur terkait hibah yang disyaratkan setelah wafat 

(Rahim, 2022). 

Ketiga Penelitian M. Yasir Fauzi berjudul “Pembagian Harta dengan Wasiat 

Wajibah dan Hibah dalam Hukum Islam” memiliki keterkaitan tema dengan penelitian 

ini karena sama-sama membahas hibah dan wasiat. Namun, fokusnya lebih pada 

penerapan hukum positif dan pembagian warisan, bukan pada analisis fikih mazhab. 

Sementara penelitian ini menelaah secara normatif pandangan empat mazhab mengenai 

keabsahan hibah yang disyaratkan diterima setelah wafat, dengan novelty pada kajian 

hukum hibah bersyarat yang belum banyak dikaji sebelumnya (Fauzi & Pendahuluan, 

2017). 

Penelitian ini penting dilakukan karena perbedaan konsekuansi hukum antara 

hibah dan wasiat yang memiliki implikasi besar terhadap kejelasan hukum dan praktik 



Yusdi Haq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allaqah Bi Al-Maut … 
 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 175  

 

sosial umat Islam. Di tengah masyarakat, kasus semacam ini kerap menimbulkan 

kebingungan antara status hibah dan wasiat, sehingga diperlukan kajian mendalam 

berbasis fikih mazhab untuk memperjelas batasannya. Melalui analisis komprehensif 

terhadap pandangan empat mazhab, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi ilmiah dalam memperkaya pemahaman hukum Islam terkait hibah bersyarat. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini difokuskan untuk membahas: 

bagaimana konsep dan ketentuan hibah menurut fikih Islam dalam empat mazhab?; 

bagaimana pandangan dan perbedaan pendapat ulama mengenai hibah yang disyaratkan 

diterima setelah wafat pemberinya?; serta bagaimana status hukum hibah tersebut apakah 

sah sebagai hibah, batal, atau berubah menjadi wasiat menurut analisis fikih empat 

mazhab?. 

METODE PENELITIAN 

  Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah penelitian kualitatif 

dengan pendekatan normatif-komparatif (normative-comparative research). Pendekatan 

ini digunakan untuk menganalisis konsep hibah yang disyaratkan diterima setelah wafat 

berdasarkan tinjauan hukum Islam dari empat mazhab dengan membandingkan 

argumentasi dalil, kaidah fikih, serta pandangan para ulama dari masing-masing mazhab. 

  Metode kajian pustaka (library research) digunakan dalam penelitian ini dengan 

memanfaatkan sumber literatur seperti kitab klasik (kutub al-turats), buku akademik, 

jurnal ilmiah, dan dokumen resmi yang relevan. Metode ini bertujuan untuk 

memperdalam pemahaman teoritis, mempertajam analisis hukum, serta memperoleh data 

komprehensif dari berbagai sumber otoritatif. 

  Adapun teknik pengumpulan data dalam penelitian ini memanfaatkan dua jenis 

sumber utama. Sumber primer berasal dari kitab-kitab fikih empat mazhab yang 

membahas hibah, hibah bersyarat, dan wasiat secara langsung. Sementara itu, sumber 

sekunder diperoleh dari literatur pendukung seperti buku akademik, artikel, dan jurnal 

ilmiah yang relevan dengan topik hibah dalam fikih Islam. Kombinasi kedua sumber ini 

digunakan untuk memperkuat analisis dan menghasilkan pemahaman yang 

komprehensif. 

  Teknik analisis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis 

deskriptif-komprehensif, yaitu dengan mendeskripsikan dan menelaah secara 

menyeluruh pandangan empat mazhab mengenai keabsahan hibah yang disyaratkan 

diterima setelah wafat. Analisis ini bertujuan untuk memahami makna, dasar hukum, serta 

nilai-nilai syariat yang melandasi perbedaan pendapat para ulama, sehingga 

menghasilkan pemahaman yang utuh dan mendalam tentang konsep hibah bersyarat 

dalam fikih Islam. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 



Yusdi Haq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allaqah Bi Al-Maut … 
 

176 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

Konsep dan ketentuan hibah menurut fikih Islam. 

Secara istilah, hibah adalah akad pemberian kepemilikan harta tanpa imbalan 

yang dilakukan secara sukarela selama pemberi masih hidup  (az-Zuhaili, 2009). 

Sehingga, hibah memiliki makna yang mencakup hadiah dan sedekah, karena ketiganya 

sama-sama merupakan pemberian sukarela. Perbedaannya terletak pada tujuan 

pemberiannya: jika untuk mendekatkan diri kepada Allah dengan membantu yang 

membutuhkan disebut sedekah; jika untuk menunjukkan kasih sayang atau penghormatan 

disebut hadiah; sedangkan jika pemberian dilakukan tanpa tujuan khusus selain memberi 

manfaat kepada yang diberi disebut hibah (Al-Musyaiqih, 2013).  

Hibah memiliki landasan hukum yang kuat dalam Islam. Dalil-dalil dari Al-

Qur’an dan Sunnah serta konsensus ulama (ijmak) menegaskan bahwa hibah merupakan 

bentuk kebaikan yang tidak hanya bernilai sosial, tetapi juga menjadi sarana mendekatkan 

diri kepada Allah SWT melalui keikhlasan dan kasih sayang terhadap sesama, 

diantaranya seperti firman Allah subhanahu wata’ala: 

لِيْنَ وَفِى ال �اۤى قَابِۚ وَاٰتىَ الْمَالَ عَلٰى حُبِّهٖ ذوَِى الْقرُْبٰى وَالْيتَٰمٰى وَالْمَسٰكِيْنَ وَابْنَ السَّبيِْلِۙ وَالسَّ  . رِّ

Artinya: Memberikan harta yang dicintainya kepada kerabat, anak yatim, orang miskin, 

musafir, peminta-minta, dan (memerdekakan) hamba sahaya (QuranWeb, 2025). 

Rasulullah salallahu alaihi wasallam juga bersabda: تهََادوُا تحََابُّوا “Saling memberi 

hadiahlah kalian, niscaya kalian akan saling mencintai (Al-Mawṣilī, 1987).” Para ulama 

juga telah bersepakat (ijma’) bahwa hibah disyariatkan dan hukumnya sunnah 

(dianjurkan). Pemberian ini semakin utama bila diberikan kepada kerabat, karena 

mengandung nilai silaturahmi (az-Zuhaili, 2009).  

Terkait rukun dan syarat hibah dalam pembahasan fikih, secara umum, tiga 

mazhab Syafi’iyyah (an-Nawawī, 2005) , Malikiyyah (al-Ṣāwī, 1825), dan Hanabilah  (al-

Mukhtār, n.d.) sepakat bahwa rukun hibah terdiri dari pihak pemberi, pihak penerima, 

barang yang dihibahkan, serta sighah ijab dan qabul sebagai bentuk kesepakatan yang 

sah. Namun, mazhab Hanafiyyah memiliki kekhususan: mereka menegaskan bahwa 

rukun hibah pada dasarnya hanya ijab dari pemberi hibah, sedangkan qabul tidak dihitung 

sebagai rukun berdasarkan konsep istihsān, meskipun secara qiyās sebagian ulama 

Hanafiyyah seperti Zufar memasukkannya sebagai rukun (Al-Kāsānī, 1909). Artinya 

dalam mazhab Hanafiyyah, ketika pemberi hibah mengucapkan lafazh pemberian hibah 

maka itu sudah dianggap sah meskipun orang yang diberi belum menyatakan 

persetujuannya. Dengan demikian, meski struktur rukunnya hampir serupa, mazhab 

Hanafiyyah memberikan kelonggaran lebih dalam menentukan unsur pokok hibah 

dibandingkan tiga mazhab lainnya. 



Yusdi Haq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allaqah Bi Al-Maut … 
 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 177  

 

Adapun syarat-syarat yang harus dipenuhi agar akad hibah dinilai sah, maka 

keabsahan hibah juga ditentukan oleh terpenuhinya syarat terkait pemberi, objek hibah, 

dan penerimanya. 

Keabsahan akad hibah dalam pandangan empat mazhab tidak hanya ditentukan 

oleh adanya niat memberi, tetapi juga oleh terpenuhinya sejumlah syarat terkait pemberi, 

objek hibah, sighat akad, dan penerimanya. Pemberi hibah harus memiliki kecakapan 

hukum (jaiz at-tasharruf), merupakan pemilik sah dari harta yang diberikan, serta 

memberikan hibah dengan penuh kerelaan tanpa paksaan (Ad-Dubyan, 2011). Adapun 

barang yang dihibahkan wajib berupa harta yang bernilai (mutaqawwam) menurut syariat, 

sudah ada ketika hibah dilakukan, jelas jenis dan ukurannya, bebas dari gharar, dan dapat 

diserahterimakan secara nyata (Mawsū‘ah Fiqh al-Mu‘āmalāt, Al-Mu’allifīn, 2025). Pada 

sisi sighat, para ulama menegaskan bahwa hibah harus dinyatakan dengan lafaz yang 

langsung (tanjīz) (Khallaf, 1938). Sementara itu, penerima hibah harus jelas identitasnya, 

hidup pada saat akad diucapkan, dan memiliki kecakapan dalam menerima serta 

mengelola harta (Al-Musyaiqih, 2013). Dengan demikian, sahnya hibah secara syar‘i 

bergantung pada terpenuhinya seluruh syarat tersebut secara utuh dan tidak terdapat unsur 

cacat yang dapat membatalkan akad. 

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa sahnya suatu akad hibah 

sangat bergantung pada terpenuhinya unsur kejelasan dan kelayakan dari tiga aspek 

utama, yaitu pemberi, objek, sighat dan penerima hibah. Pandangan-pandangan tersebut 

menegaskan bahwa hibah bukan sekadar tindakan memberi, tetapi merupakan akad 

hukum yang menuntut keabsahan secara syar‘i, terutama terkait kepemilikan, kerelaan, 

dan kejelasan objek. Dengan demikian, pemenuhan seluruh syarat ini menjadi kunci agar 

hibah tidak hanya sah secara hukum, tetapi juga mencerminkan nilai keikhlasan dan 

tanggung jawab moral dalam ajaran Islam. 

Hibah yang disyaratkan diterima setelah wafatnya pemberi hibah 

Sebelum membahas pandangan ulama empat mazhab mengenai hibah yang 

disyaratkan diterima setelah wafat pemberinya, perlu dijelaskan terlebih dahulu konsep 

dasar hibah yang digantungkan pada syarat. Penjelasan ini penting karena hibah 

pascawafat merupakan bagian dari pembahasan hibah mu‘allaqah (bergantung dengan 

syarat), sehingga pemahaman terhadap konsep hibah bersyarat menjadi landasan untuk 

melihat perbedaan pendapat para ulama dalam masalah ini. 

1. Konsep dan perbedaan pandangan ulama tentang hibah yang dihubungkan 

dengan syarat 



Yusdi Haq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allaqah Bi Al-Maut … 
 

178 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

Hibah yang digantungkan dengan syarat adalah hibah yang pelaksanaannya 

digantungkan pada terpenuhinya suatu kondisi tertentu yang ditetapkan oleh pemberi 

hibah (al-wāhib). Dalam istilah fikih, syarat berarti sesuatu yang jika tidak ada, maka 

hukum juga tidak ada, namun jika ada, belum tentu menyebabkan hukum itu berlaku 

dengan sendirinya (al-Maqdisī, 2002). Dengan demikian, hibah bersyarat baru dianggap 

sah setelah syarat yang ditetapkan benar-benar terpenuhi. Contohnya seperti ucapan 

seseorang, “Jika telah datang awal bulan, maka aku hibahkan kepadamu (Ad-Dimyāṭī, 

1997).” Dalam kasus seperti ini, hak milik belum berpindah pada saat akad diucapkan, 

melainkan baru berlaku ketika syarat yang dimaksud benar-benar terjadi. 

Para ulama berbeda pendapat mengenai keabsahan hibah yang digantungkan 

dengan syarat. Perbedaan ini muncul karena perbedaan dalam memahami apakah hibah 

harus berpindah kepemilikan secara langsung atau boleh ditunda hingga terpenuhinya 

syarat tertentu. 

Mazhab Malikiyah dalam salah satu pendapat, Syafi'iyah dalam pendapat resmi 

mazhab, dan Hanabilah dalam salah satu pendapatnya memandang bahwa akad tersebut 

batal menilai bahwa hibah tidak sah jika digantungkan pada suatu syarat.(al-Ḥajjāj, 2010) 

karena hal itu bertentangan dengan hakikat hibah sebagai ʿaqd tanjiz yaitu akad yang 

pemindahan kepemilikannya berlaku seketika saat diucapkan.(Al-Kuwaytiyyah, 2006) 

karena sifatnya yang langsung, hibah tidak boleh dikaitkan dengan syarat atau waktu 

tertentu di masa depan, sebagaimana akad jual beli yang juga tidak menerima bentuk 

taʿlīq, yang bisa menyebabkan ketidakjelasan atau gharar. 

Berbeda dengan pendapat mayoritas ulama yang menolak hibah bersyarat, 

sebagian fuqahā berpendapat bahwa hibah boleh digantungkan pada syarat tertentu 

selama syarat tersebut tidak bertentangan dengan ketentuan syariat dan dilakukan atas 

kerelaan kedua belah pihak. Pendapat ini juga dipilih oleh Syaikhul Islām Ibn Taimiyah 

dan muridnya Ibn al-Qayyim, yang menilai bahwa menggantungkan hibah pada syarat 

merupakan bentuk perjanjian yang sah dan tidak menyalahi prinsip dasar pemberian 

dalam Islam (Ibn Qayyim al-Jawziyyah, 2011). 

Lebih jauh dari itu Ibn al-Qayyim menegaskan bahwa pandangan yang 

berpendapat hibah bersyarat tidak sah, merupakan pandangan yang tidak memiliki dasar 

dari nash maupun ijma‘ (Ibn Qayyim al-Jawziyyah, 2011), sehingga tidak ada alasan 

untuk membatalkan hibah yang digantungkan pada syarat. Sebagai penguat, beliau 

menukil hadis Jābir, bahwa Rasulullah salallahu alaihi wasallam bersabda: 

 . لوَْ قَدْ جاءَ مالُ البَحْرين لأعطيتكُ هكذا، ثم هكذا، ثم هكذا" ثلاث حَثيَات



Yusdi Haq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allaqah Bi Al-Maut … 
 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 179  

 

Artinya: Jika harta dari Bahrain telah datang, niscaya aku akan memberimu sebanyak 

ini, lalu ini, lalu ini (Sambil memberi isyarat tiga kali dengan tangannya)  (al-Bukhari, 

1993). 

Kemudian setelah Nabi salallahu alaihi wasallam wafat dan harta Bahrain datang, 

Abu Bakar aṣ-Ṣiddīq radiyallahhu ‘anhu pun menunaikan janji itu dengan memberikan 

sebagaimana yang telah dijanjikan (Ibn Qayyim al-Jawziyyah, 2011).  

Dari hadis ini, dapat dipahami bahwa Rasulullah salallahu alaihi wasallam telah 

menggantungkan pemberian dengan syarat tertentu, yaitu datangnya harta dari Bahrain. 

Dengan demikian, hibah bersyarat tidak otomatis batal, selama syarat tersebut jelas dan 

tidak bertentangan dengan ketentuan syariat. Pandangan ini sekaligus menunjukkan 

bahwa dalam kondisi tertentu, hibah bersyarat dapat dipandang sah sebagai bentuk janji 

pemberian yang diakui dalam hukum Islam. Adapun landasan pendapat mayoritas ulama 

yang menganggapnya tidak sah karena menjadikan ketidakjelasan maka hal itu bisa 

hilang jika syarat tersebut jelas. 

Setelah memahami perbedaan pandangan ulama mengenai konsep hibah bersyarat 

dan bagaimana status keabsahannya diperselisihkan, langkah berikutnya adalah meninjau 

salah satu komponen terpenting dalam sahnya hibah, yaitu qabḍ (serah terima barang). 

Pembahasan mengenai qabḍ ini sangat penting karena menjadi titik pembeda utama 

dalam menentukan apakah hibah telah sempurna, mengikat, atau bahkan batal terutama 

ketika dikaitkan dengan wafatnya salah satu pihak. Tanpa memahami status qabḍ, sulit 

untuk menilai sah tidaknya hibah yang pelaksanaannya ditunda atau dihubungkan dengan 

kondisi tertentu. 

2. Pandangan 4 mazhab tentang qabḍ al-hibah (penyerahan barang) dalam akad 

hibah 

Dalam fikih Islam, ulama berbeda pendapat mengenai apakah qabḍ (serah terima 

barang) menjadi syarat sahnya hibah. Sebagian ulama  seperti Imam Mālik berpendapat 

bahwa hibah sudah menjadi hak penerima sejak akad diucapkan dan tidak memerlukan 

qabḍ (az-Zuhaili, 2009). Menurut mereka, hukum asal akad adalah sah tanpa harus 

disertai penyerahan barang secara langsung, sebagaimana berlaku dalam akad jual beli 

(Sābiq, 1977). 

Sebaliknya, jumhur ulama seperti Seperti Imam Abū Ḥanīfah, Imam al-Syāfi‘ī, 

riwayat yang lebih kuat dari Imam Ahmad berpendapat bahwa qabḍ merupakan syarat 

sahnya hibah (az-Zuhaili, 2009). Selama barang belum diserahkan, pemberi hibah tidak 



Yusdi Haq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allaqah Bi Al-Maut … 
 

180 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

terikat untuk melaksanakan akad (Al-Bujayrimī, 1996). Dalil yang dibawakan oleh 

mereka diantaranya, dari Aisyah istri Nabi salallahu alaihi wasallam, bahwa ia berkata: 

“Abu Bakar Ash-Shiddiq pernah memberikan kepadaku (sebagai hibah) hasil panen sebanyak 

dua puluh wasaq dari hartanya yang berada di Al-Ghabah. Ketika ajal menjemputnya, ia 

berkata: ‘Demi Allah, wahai putriku, tidak ada seorang pun dari manusia yang lebih aku cintai 

untuk hidup berkecukupan setelahku selain engkau, dan tidak ada yang lebih aku khawatirkan 

menjadi miskin setelahku selain engkau. Aku pernah memberimu hasil panen sebanyak dua puluh 

wasaq. Seandainya engkau telah memanennya dan mengambilnya, maka itu menjadi milikmu. 

Tetapi hari ini ia menjadi harta warisan. Sesungguhnya (ahli waris) itu adalah kedua saudaramu 

laki-laki dan saudara-saudaramu perempuan. Maka bagikanlah sesuai dengan Kitab Allah 

(Anas, 1994).” 

Dalam Atsar tersebut Abu Bakar ash-Shiddiq memandang bahwa qabd 

(penerimaan atau penguasaan secara nyata) merupakan syarat agar hibah benar-benar 

menjadi milik penerimanya. Hal ini karena kepemilikan yang tetap hanya dapat terwujud 

melalui hiyāzah (penguasaan barang). Seandainya Aisyah telah mengambil dan 

menguasai hasil panen dua puluh wasaq yang pernah dihibahkan kepadanya, niscaya Abu 

Bakar tidak akan menganggapnya sebagai bagian dari harta warisan. Namun, Abu Bakar 

justru mengaitkan kepemilikan hibah itu dengan adanya penguasaan dan pemanenan. Hal 

ini menunjukkan bahwa menurutnya, qabd merupakan syarat untuk menetapkan 

kepemilikan dalam hibah (Hammoudi, 2021). Bahkan sebagian ulama menganggap hal 

ini merupakan ijma’ dari para sahabat, karena tidak diketahui ada pendapat yang berbeda 

dari mereka dalam masalah tersebut (Ibn Rushd, 1999). 

Pemaparan ini menunjukkan bahwa permasalahan ini memiliki konsekuensi 

hukum yang sangat erat dengan keabsahan hibah yang disyaratkan diterima setelah wafat. 

Menurut ulama yang tidak mensyaratkan qabḍ, hibah langsung berlaku sejak akad 

diucapkan, sedangkan menurut ulama yang mensyaratkan qabḍ, maka hibah belum 

mengikat dan dapat batal, terutama jika salah satu pihak meninggal sebelum penyerahan. 

Status hukum hibah yang disyaratkan diterima setelah wafat menurut analisis fikih 

empat mazhab 

Status hukum hibah yang disyaratkan diterima setelah wafatnya pemberi hibah, 

menurut sebagian ulama, dibangun di atas konsep bahwa hibah merupakan akad jā’iz 

yaitu akad yang belum mengikat dan dapat batal sebelum sempurna. Dari kerangka inilah 

lahir pandangan bahwa hibah yang dikaitkan dengan wafatnya pemberi tidak sah sebagai 

hibah (Azzam, 1998), karena akad tersebut belum sempurna selama tidak terjadi serah 

terima (qabḍ), sehingga apabila salah satu pihak meninggal sebelum penyempurnaannya, 

hibah otomatis batal (Al-Maqdisī., 1968). 



Yusdi Haq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allaqah Bi Al-Maut … 
 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 181  

 

Hibah yang disyaratkan berlaku setelah pemberi hibah meninggal dunia dinilai 

tidak sah, karena bertentangan dengan hakikat hibah sebagai ‘aqd tamlīk fī al-ḥayāt, yaitu 

pemindahan kepemilikan yang harus terjadi pada saat pemberi masih hidup. Oleh karena 

itu, apabila pemberi atau penerima hibah meninggal dunia sebelum terjadinya qabḍ, maka 

hibah tersebut batal. 

Pandangan ini sesuai dengan apa yang tertera di kitab al-Mawsū‘ah al-Fiqhiyyah 

(Al-Kuwaytiyyah, 2006) dan di pilih oleh ibn al-Utsaimin dalam kitab al-Syarh al-

Mumti’ (al-‘Utsaimīn, 2001), yang menegaskan bahwa hibah tidak sempurna kecuali 

setelah terjadi qabḍ secara sah. Dengan demikian, hibah yang mensyaratkan 

keberlakuannya setelah kematian pemberi tidak dapat dipandang sah, karena tidak 

memenuhi prinsip dasar akad hibah. 

Kemudian, jika hibah yang disyaratkan diterima setelah wafat merupakan akad 

hibah yang tidak sah, lalu apakah berarti hibah itu gugur? Para ulama dari kalangan 

jumhur  yaitu mazhab Ḥanafiyyah, Mālikiyyah, sebagian Syāfi‘iyyah, dan satu riwayat 

dari Ḥanābilah berpendapat bahwa hibah yang digantungkan pada wafatnya pemberi 

hibah tidak sah sebagai hibah, melainkan berubah status menjadi wasiat (waṣiyyah) 

(Islamweb, 2025).  

Syeikh Salih al-Fauzan memberi penjelasan terhadap hibah yang digantungkan 

pada kematian pemberi hibah (al-wāhib). Contohnya, seseorang berkata: “Jika aku 

meninggal dunia, maka aku hibahkan rumah ini kepadamu.” Dalam kasus seperti ini, 

hibah tersebut tidak berlaku sebagai hibah murni, melainkan berubah status menjadi 

wasiat (waṣiyyah), karena kepemilikan baru berpindah setelah wafatnya pemberi hibah, 

bukan pada saat akad diucapkan (al-Fauzān, 2002). Dengan demikian, hibah yang 

digantungkan pada wafatnya pemberi tidak sah sebagai hibah karena tidak memenuhi 

prinsip pemindahan kepemilikan semasa hidup. Statusnya pun berubah menjadi wasiat 

dan tunduk pada ketentuan hukum wasiat dalam fikih Islam.  

Meskipun lafazh yang digunakan pemberi (Al-Wahib) adalah lafazh hibah, namun 

jika hibah tersebut belum diterima sampai pemberi hibah wafat, maka statusnya menjadi 

wasiat, karena wasiat adalah pemberian harta yang dilaksanakan setelah seseorang 

meninggal dunia disebut wasiat (As-Sa‘di, 2002). Hal ini sesuai dengan kaidah: 

  . المُراعى في العقُودِ حَقائقِهُا ومَعانيها لا صُوَرُها وألفاظُها

“Yang menjadi pertimbangan dalam akad adalah hakikat dan maknanya, bukan bentuk 

lahiriah dan lafazhnya (Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah, 1996).” 



Yusdi Haq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allaqah Bi Al-Maut … 
 

182 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

Dengan demikian, penilaian hukum tidak bergantung pada istilah yang diucapkan, 

tetapi pada realitas pelaksanaannya, sehingga setiap hibah yang tidak sempurna sebelum 

wafatnya pemberi secara otomatis mengikuti ketentuan wasiat dalam syariat. 

Setelah dipahami bahwa hibah yang digantungkan pada wafatnya pemberi hibah 

berubah status menjadi wasiat, maka penting untuk mengetahui ketentuan syar‘i terkait 

wasiat tersebut, terutama apabila wasiat itu ditujukan kepada ahli waris. Dalam hal ini, 

para ulama telah memberikan penjelasan rinci mengenai hukum asal wasiat bagi ahli 

waris. 

Para ulama empat mazhab yang masyhur yaitu Hanafi (Jarādah, n.d.), Maliki (az-

Zurqānī, 2003), Syafi’i (al-Khin et al., 1992), dan Hanbali (Ibn Qudāmah al-Maqdisī, 

1994) bersepakat bahwa wasiat kepada ahli waris hukumnya tidak boleh. Larangan ini 

berdasarkan sabda Nabi Shallallahu ‘alaihi wasallam: 

 .إن الله قد أعطى كل ذي حق حقه فلا وصية لوارث

“Sesungguhnya Allah telah memberikan setiap orang yang berhak akan haknya. Maka 

tidak ada wasiat bagi ahli waris (Abū Dāwūd, n.d.).” 

Hadis ini menunjukkan bahwa ahli waris telah memiliki hak pasti melalui 

mekanisme faraidh (pembagian warisan). Karena itu, pemberian tambahan melalui 

wasiat akan merusak keseimbangan syariat dalam pembagian harta warisan. Sehingga, 

wasiat kepada ahli waris secara hukum tidak sah dan tidak boleh dilaksanakan. 

Meskipun hukum asalnya terlarang, jumhur ulama sepakat bahwa wasiat kepada 

ahli waris menjadi sah dan boleh, apabila seluruh ahli waris lainnya memberikan kerelaan 

(Ibn ‘Abd al-Barr, 2000). Hal ini didasarkan pada hadis Nabi Shallallahu ‘alaihi 

wasallam:  

 .لا تجوز وصية لوارث إلا أن يشاء الورثة

“Wasiat kepada ahli waris tidak boleh kecuali jika para ahli waris yang lain 

menghendakinya (merelakannya) (ad-Dāraquthnī, 2004).” 

Dengan demikian, wasiat kepada ahli waris hanya dapat diberlakukan apabila 

seluruh ahli waris lainnya menerimanya dengan penuh kerelaan, sehingga 

pelaksanaannya tetap berada dalam koridor keadilan dan tidak bertentangan dengan 

prinsip-prinsip syariat. 

Hibah yang digantungkan pada wafatnya pemberi berubah status menjadi wasiat, 

dan wasiat kepada ahli waris pada dasarnya tidak sah karena hak mereka sudah ditetapkan 

melalui faraidh. Namun, wasiat tersebut dapat menjadi sah apabila seluruh ahli waris 

lainnya menyetujui dan merelakannya setelah pewasiat meninggal dunia. Dengan 



Yusdi Haq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allaqah Bi Al-Maut … 
 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 183  

 

demikian, keabsahan wasiat kepada ahli waris sepenuhnya bergantung pada kerelaan para 

ahli waris lainnya. 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa hibah dalam fikih Islam merupakan akad 

pemberian kepemilikan yang harus terjadi saat pemberi masih hidup sehingga unsur tanjīz 

dan kepastian kepemilikan menjadi syarat utama keabsahannya. Perbedaan pendapat 

ulama tentang hibah bersyarat berakar pada pemahaman mengenai sifat hibah: mayoritas 

ulama menolaknya karena dianggap bertentangan dengan karakter hibah sebagai akad 

yang langsung berlaku, sedangkan sebagian ulama seperti Ibn Taimiyah dan Ibn al-

Qayyim membolehkannya selama syaratnya jelas dan tidak melanggar syariat. Hal ini 

diperkuat dengan perbedaan pandangan tentang qabḍ, di mana jumhur ulama 

mensyaratkan serah terima sebagai penyempurna kepemilikan hibah. 

Temuan penting lainnya adalah bahwa hibah yang disyaratkan berlaku setelah 

wafatnya pemberi tidak sah sebagai hibah dan berubah status menjadi wasiat. Karena itu, 

pemberian tersebut tunduk pada hukum wasiat, termasuk larangan memberi wasiat 

kepada ahli waris kecuali dengan persetujuan seluruh ahli waris lainnya. Dengan 

demikian, keabsahan hibah pascawafat sepenuhnya bergantung pada penerapannya 

sebagai wasiat serta kerelaan ahli waris. 

Penelitian ini merekomendasikan kajian lanjutan mengenai penerapan hibah 

bersyarat dalam praktik hukum Indonesia serta studi empiris tentang pemahaman 

masyarakat terkait perbedaan hibah dan wasiat. Kajian komparatif antara fikih dan 

regulasi modern juga diperlukan guna membangun konsep hibah yang lebih relevan dan 

aplikatif dalam konteks kontemporer. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abū Dāwūd, S. bin al-A. as-S. (n.d.). Sunan Abī Dāwūd (M. M. ‘Abd al-Ḥamīd (ed.)). al-
Maktabah al-‘Aṣriyyah. 

ad-Dāraquthnī, A. al-H. ‘Alī bin ‘Umar. (2004). Sunan ad-Dāraquthnī (S. al-Arna’ūth 
(ed.)). Mu’assasah ar-Risālah. 

Ad-Dimyāṭī, A. B. U. bin M. S. asy-S. (1997). I‘ānah aṭ-Ṭālibīn ‘alā Ḥall Alfāẓ Fatḥ al-

Mu‘īn. Dār al-Fikr. 

Ad-Dubyan, A. U. D. bin M. (2011). al-Mu‘amalat al-Maliyah: Ashalah wa Mu‘asharah. 
Maktabah Malik Fahd al-Wathaniyyah. 

al-‘Utsaimīn, M. bin Ṣāliḥ. (2001). Asy-Syarh al-Mumti‘ ‘ala Zad al-Mustaqni‘. Dār Ibn 
al-Jauzī. 



Yusdi Haq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allaqah Bi Al-Maut … 
 

184 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

Al-Bujayrimī, S. ibn M. ibn ‘Umar. (1996). Tuḥfat al-Ḥabīb ‘alā Syarḥ al-Khaṭīb (al-

Bujayrimī ‘alā al-Khaṭīb). Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

al-Bukhari, M. bin I. (1993). Shahih al-Bukhari (M. D. al-Bugha &  cet. ke-5 (eds.); Vol. 
2). Dar Ibn Katsir – Dar al-Yamamah. 

al-Fauzān, Ṣāliḥ bin Fauzān bin ‘Abdullāh. (2002). Al-Mulakhkhaṣ al-Fiqhī. Dār al-
‘Āṣimah. 

al-Ḥajjāj, M. bin. (2010). Ṣaḥīḥ Muslim (I. cet. (ed.)). Maktabah Faiyadh. 

Al-Kāsānī, ʿAlāʾ al-Dīn Abū Bakr ibn Masʿūd. (1909). Badāʾiʿ al-Ṣanāʾiʿ fī Tartīb al-

Sharāʾiʿ. Maṭbaʿat Sharikat al-Maṭbūʿāt al-ʿIlmiyyah & Maṭbaʿat al-Jamāliyya. 

al-Khin, M., al-Bugha, M., & asy-Syarbajī, ‘Ali. (1992). al-Fiqh al-Manhajī ‘alā 

Madhhab al-Imām asy-Syāfi‘ī. Dār al-Qalam. 

Al-Kuwaytiyyah, A.-M. al-F. (2006). Al-Mawsū‘ah al-Fiqhiyyah al-Kuwaytiyyah. 
Wizārat al-Awqāf wa al-Syu’ūn al-Islāmiyyah. 
https://www.islamweb.net/ar/fatwa/491608/ بشرط - المقترنة- الهبة- أحكام  

Al-Maqdisī., I. Q. (1968). Al-Mughnī. Maktabat al-Qāhirah. 

al-Maqdisī, A. bin A. bin Q. (2002). Raudhat an-Nāẓir wa Jannat al-Manāẓir fī Uṣūl al-

Fiqh ‘alā Madzhab al-Imām Aḥmad bin Ḥanbal (S. M. Ismail (ed.)). Muassasah ar-
Rayan. 

Al-Mawṣilī, A. Y. A. ibn ‘Alī ibn al-M. al-T. (1987). al-Mu‘jam (I. al-Ḥaqq al-Aṯarī 
(ed.)). Idārat al-‘Ulūm al-Aṯariyyah. 

al-Mukhtār, M. ibn M. al-S. (n.d.). Syarḥ Zād al-Mustaḳniʿ. Islamweb. 
https://www.islamweb.net 

Al-Musyaiqih, K. bin A. bin M. (2013). 04_160966.pdf (Cetakan pe). Kementerian 
Wakaf dan Urusan Islam Qatar. 

al-Qurthubi, A. ‘Abdullah M. bin A. al-A. (1964). Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an (A. al-
Barduni & I. Athfisy (eds.)). Dar al-Kutub al-Mishriyyah. 

al-Ṣāwī, A. ibn M. al-K. al-M. (1825). Bulghat al-Sālik li-Aqrab al-Masālik: Ḥāsyiyat al-

Ṣāwī ʿalā al-Syarḥ al-Ṣaghīr. Dār al-Maʿārif. 

an-Nawawī, A. Z. Y. ibn S. (2005). Minhāj al-Ṭālibīn wa ‘Umdah al-Muftīn fī al-Fiqh 
(Q. A. ‘Awaḍ ‘Awaḍ (ed.)). Dār al-Fikr. 

Anas, M. bin. (1994). Al-Muwaṭṭa’. Dār Iḥyā’ al-‘Ulūm al-‘Arabiyyah. 

As-Sa‘di, A. bin N. (2002). Minhājus Sālikīn wa Taudhîhu al-Fiqh fî ad-Dîn. Dār al-
Wathan. 

az-Zuhaili, W. bin M. (2009). al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh. Dār al-Fikr. 

az-Zurqānī, M. ibn ‘Abd al-B. ibn Y. (2003). Syarḥ az-Zurqānī ‘alā Muwaṭṭa’ al-Imām 

Mālik. Maktabah ats-Tsaqāfah ad-Dīniyyah. 

Azzam, A. A. M. (1998). Fiqh al-Mu‘āmalāt. Maktab ar-Risālah ad-Duwaliyyah liṭ-
Ṭibā‘ah wal-Computer. 

Fauzi, M. O. H. Y., & Pendahuluan, A. (2017). Dan Hibah Dalam Hukum ISLAM. Jurnal 



Yusdi Haq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allaqah Bi Al-Maut … 
 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 185  

 

Asas Fakultas Syari’ah Dan Hukum UIN Raden Intan Lampung, 
9(https://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/asas/issue/view/167). 
https://doi.org/https://doi.org/10.24042/asas.v9i1.1218 

Hammoudi, B. (2021). Qabḍ al-Hibah fī al-Fiqh al-Islāmī wa al-Qānūn al-Jazā’irī (Catch 
the Gift in Islamic Jurisprudence and Algerian Law). Majallat Rawāfid Li Al-Buḥūts 

Wa Ad-Dirāsāt, 10, 9. 

Hartanto, S., Notaris, K., Hartanto, S., & Kn, M. (2024). Hibah yang Dilaksanakan 

dengan Perjanjian Pengikatan Hibah dan Kekuatan Mengikat bagi Para Ahli Waris 

dari Pemberi Hibah. 4(2), 119–136. 
https://doi.org/https://doi.org/10.19166/nj.v4i2.7032 

Ibn ‘Abd al-Barr, A. ‘Umar Y. bin ‘Abdullāh bin M. bin ‘Abd al-B. an-N. al-Q. (2000). 
al-Istidẕkār (S. M. ‘Aṭā (ed.)). Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah, S. al-D. A. ‘Abdillāh M. bin A. B. (1996). Zād al-Ma‘ād fī 

Hadī Khayr al-‘Ibād (S. al-Arna’ūṭ (ed.)). Mu’assasah al-Risālah. 

Ibn Manzhūr, M. bin M. (1993). Lisān al-‘Arab (al-Yāzijī (ed.)). Dār Ṣādir. 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah, M. bin A. B. bin A. (2011). Ighāthat al-Lahfān fī Maṣāyid al-

Shayṭān (M. ‘Ajjāj Shams (ed.)). Dār ‘Ālam al-Fawā’id. 

Ibn Qudāmah al-Maqdisī, A. M. ‘Abdullāh ibn A. (1994). al-Kāfī fī Fiqh al-Imām Aḥmad. 
Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Ibn Rushd, A. al-W. M. bin A. bin M. al-Q. (1999). Bidāyat al-Mujtahid wa Nihāyat al-

Muqtaṣid. Dār Ibn Ḥazm. 

Islamweb. (2025).  له الموهوب  مات  ما  إذا  فيما  الهبة   .أحكام 
https://www.islamweb.net/ar/answers/281972/ - به- ينتفع-لا- لكن- عقارا - الورثة- لاحد - يهب- ان- يريد

الواهب - موت- بعد- لاا  

Jarādah, N. J. (n.d.). al-Waṣiyyah ‘alā Madhhab al-Imām Abī Ḥanīfah al-Nu‘mān: al-

Waṣiyyah al-Wājibah. al-Maktabah asy-Syāmilah adz-Dzahabiyyah. 

Kamus Besar Bahasa Indonesia. (2025). hibah. https://kbbi.web.id/hibah 

Khallaf, A. W. (1938). Aḥkām al-Aḥwāl al-Syakhṣiyyah fī al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah. 
Maṭba‘ah Dār al-Kutub al-Miṣriyyah. 

Mawsū‘ah Fiqh al-Mu‘āmalāt, Al-Mu’allifīn, M. min. (2025). Mawsū‘ah Fiqh al-

Mu‘āmalāt: al-Abḥāth, al-Taṭbīqāt, al-Fatāwā, al-Muṣṭalaḥāt. al-Maktabah al-
Syāmilah. https://shamela.ws/book/968 

Rahim, A. (2022). Pemberian Hibah Dari Orang Tua Kepada Anaknya Dapat 

Diperhitungkan Sebagai Warisan Analisis Pasal 211 Khi. 48–59. 
Https://Doi.Org/Http://Dx.Doi.Org/10.30821/Al-Usrah.V10i1.13736 

Sābiq, S. (1977). Fiqh al-Sunnah. Dār al-Kitāb al-‘Arabī. 

 

 
 


