p-ISSN 2747-1411
USRAH: Jurnal Hukum Keluarga Islam e-ISSN 2747-1403

STATUS HUKUM HIBAH MU'ALLAQAH BI AL-MAUT (Analisis
Komparatif Fikih Empat Mazhab)

Yusdi Haq, Muhammad Tsalis Ramadlani, Oki Anggara Saputra, Azfar Ihsanu Naufal
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember
Email: yusdihaq1990@gmail.com

Abstract

This study examines the legal status of conditional hibah specifically, gifis that are stipulated to
be received only after the donor’s death based on the analysis of the four major Sunni schools of
Islamic jurisprudence. The research is motivated by the widespread practice of conditional hibah
in Muslim communities, which is often confused with the concept of wasiyyah (bequest). This
study employs a qualitative method using a normative-comparative approach and library
research, drawing from primary sources such as classical figh texts and secondary literature
including academic journals and scholarly works. The findings reveal that hibah is a transfer-of-
ownership contract that must take effect during the donor’s lifetime, making immediacy (tanjiz)
and certainty of ownership essential for its validity. The majority of jurists reject conditional
hibah because it contradicts the nature of hibah as an immediate act of giving, whereas some
scholars, such as Ibn Taymiyyah and Ibn al-Qayyim, permit it when the condition is clear and
does not contravene Islamic principles. The study also shows that most jurists require qabd
(physical possession) as a condition for the completion of hibah. Furthermore, a hibah
conditioned upon the donor’s death is invalid as hibah and instead becomes a wasiyyah, subject
to the rules of bequests, including the prohibition of bequeathing to heirs unless all other heirs
consent. These findings highlight the importance of public awareness regarding the distinction
between hibah and wasiyyah to prevent legal disputes.

Keywords: hibah; conditional hibah, bequest; Islamic jurisprudence; qabd.

Abstrak

Penelitian ini mengkaji status hukum hibah mu'allagah bi al-maut (disyaratkan diterima setelah
wafat pemberinya) berdasarkan analisis fikih empat mazhab. Kajian ini dilatarbelakangi
banyaknya praktik hibah bersyarat di masyarakat yang sering kali tumpang tindih dengan konsep
wasiat. Penelitian dilakukan dengan metode kualitatif melalui pendekatan normatif-komparatif
dan studi pustaka terhadap sumber primer berupa kitab fikih klasik serta literatur sekunder seperti
jurnal dan karya akademik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa hibah merupakan akad
pemberian yang harus berlaku saat pemberi masih hidup, sehingga sifat tanjiz dan kepastian
kepemilikan menjadi unsur pokok keabsahannya. Mayoritas ulama menolak hibah bersyarat
karena dianggap bertentangan dengan hakikat hibah sebagai akad tabarru‘ yang langsung
mengikat, sedangkan sebagian ulama seperti Ibn Taimiyah dan Ibn al-Qayyim membolehkannya
selama syarat tersebut jelas dan tidak bertentangan dengan syariat. Penelitian juga menemukan
bahwa jumhur ulama mensyaratkan gabd sebagai penyempurna hibah. Adapun hibah yang
disyaratkan berlaku setelah wafat pemberi tidak sah sebagai hibah dan berubah status menjadi
wasiat, sehingga tunduk pada ketentuan hukum wasiat, termasuk larangan memberi wasiat kepada
ahli waris kecuali dengan persetujuan seluruh ahli waris lainnya. Temuan ini menegaskan
pentingnya pemahaman masyarakat mengenai perbedaan hibah dan wasiat agar terhindar dari
sengketa hukum.

Kata kunci: hibah; hibah bersyarat; wasiat; fikih empat mazhab; gabd.

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 171



Yusdi Hagq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allagah Bi Al-Maut ...

PENDAHULUAN

Dalam kehidupan masyarakat muslim, praktik pemberian harta antar individu
merupakan tradisi sosial dan keagamaan yang sangat kuat. Salah satu bentuknya adalah
hibah, yang sering dilakukan sebagai bentuk kasih sayang, tanggung jawab moral, atau
upaya menjaga keharmonisan hubungan kekeluargaan (Azikin, 2018). Namun, dalam
praktiknya tidak jarang muncul persoalan hukum ketika pemberi hibah mensyaratkan
agar hibah tersebut baru diterima setelah ia wafat. Fenomena ini banyak ditemukan dalam
kehidupan sehari-hari, terutama di tengah masyarakat yang masih belum memahami
secara mendalam perbedaan antara hibah dan wasiat. Secara normatif, konsep hibah
memiliki dasar yang kuat dalam syariat Islam, sebagaimana yang di firmankan Allah
subhanahu wata’ala dalam Al-Qur’an:

S 5 A&l 5 a1 o5l A Gl G 5l G ol o el 0 6 51 ol 5l o

) G305 CpSliaall 5 Al A (s 53 458 e Q) T 5l 5

Artinya: Kebajikan itu bukanlah menghadapkan wajahmu ke arah timur dan ke barat,
tetapi kebajikan itu ialah (kebajikan) orang yang beriman kepada Allah, hari akhir,
malaikat-malaikat, kitab-kitab, dan nabi-nabi dan memberikan harta yang dicintainya
kepada kerabat, anak yatim, orang-orang miskin, orang-orang yang dalam perjalanan

(musafir) (QuranWeb, 2025).

Ayat ini menegaskan bahwa hakikat kebajikan sejati tidak hanya terletak pada
ritual atau arah ibadah semata, tetapi pada pengorbanan dan keikhlasan dalam memberi
dari harta yang dicintai sebagai wujud keimanan dan kepedulian sosial. Menurut Imam
al-Qurtubi, firman Allah yang artinya “dan memberikan harta meskipun ia
mencintainya” menunjukkan bahwa dalam harta terdapat hak selain zakat, dan
kesempurnaan kebajikan (al-birr) akan terwujud ketika seseorang rela mengeluarkan
hartanya secara sukarela, baik melalui hibah, sedekah, maupun bentuk kebaikan lainnya
(al-Qurthubi, 1964). Dengan demikian, hibah menjadi salah satu manifestasi nyata dari
nilai keikhlasan dan cinta karena Allah. Aisyah Radhiyallahu ‘Anha mengakatan:

Tl s Kol U by aide 20 im0 (55 518
Artinya: Rasulullah salallahu alaihi wasallam biasa menerima hadiah dan membalas
(memberi balasan) atasnya (al-Bukhari, 1993).

Hadis ini menunjukkan bahwa Rasulullah salallahu alaihi wasallam tidak hanya
menerima hadiah sebagai bentuk kasih sayang antarsesama, tetapi juga membalasnya
sebagai tanda penghargaan dan menjaga keharmonisan hubungan sosial. Dalam konteks
hibah, hadis ini menegaskan bahwa pemberian dalam Islam bukan sekadar penyerahan
harta, melainkan sarana memperkuat ukhuwah, menumbuhkan rasa saling mencintai, dan

menegakkan nilai keikhlasan dalam bermuamalah.

172 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026



Yusdi Hagq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allagah Bi Al-Maut ...

Secara etimologi hibah berasal dari bahasa Arab berarti pemberian yang bebas
dari imbalan dan tujuan tertentu (Ibn Manzhiir, 1993). Demikian pula hibah menurut
KBBI pemberian (dengan sukarela) dengan mengalihkan hak atas sesuatu kepada orang
lain (Kamus Besar Bahasa Indonesia, 2025). Sedangkan pengertian hibah menurut para
Ulama ahli fikih, disampaikan syaikh Abdurrahman as-Sa’di rahimahullah dengan
ungkapan:

ARl 5l dla b gl g 55

“Pemberian harta cuma-cuma dalam keadaan hidup dan sehat (As-Sa‘di,
2002).”

Sehingga hibah adalah pemberian harta dalam keadaan hidup dan sehat secara
cuma-cuma, karna apabila pemberian itu dilakukan ketika sakit yang dikhawatirkan
menyebabkan kematian disebut dengan ‘atiyyah, adapun pemberian harta yang

dilaksanakan setelah seseorang meninggal dunia disebut wasiat (As-Sa‘di, 2002).

Meskipun secara umum konsep hibah telah dijelaskan dengan terang dalam fikih
Islam, para ulama berbeda pendapat mengenai keabsahan hibah yang disertai syarat
(hibah bi assyart). Persoalan ini muncul ketika pemberi hibah mengaitkan akad hibahnya
dengan suatu kondisi tertentu, baik yang berkaitan dengan waktu, peristiwa, maupun
tindakan penerima hibah. Sebagian ulama berpendapat bahwa hibah semacam ini tetap
sah selama syarat yang ditetapkan tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat,
karena syarat tersebut dianggap sebagai bagian dari kesepakatan yang dibolehkan dalam
akad mu‘amalah (Al-Kuwaytiyyah, 2006). Sebaliknya, sebagian ulama lainnya menolak
bentuk hibah bersyarat dengan alasan bahwa hibah merupakan akad tabarru ‘ (pemberian
sukarela) yang menuntut kepastian kepemilikan sejak terjadinya ijab dan qabul (Al-
Musyaiqih, 2013), sehingga pengaitan dengan syarat tertentu dapat menggugurkan
keabsahan akadnya.

Namun demikian, realitas sosial masyarakat sering melakukan hibah yang disertai
syarat atau ditunda hingga pemberi meninggal, sehingga menimbulkan kebingungan dan
konflik hukum karena tidak memahami bahwa hibah semacam ini berpotensi berubah
status menjadi wasiat dengan konsekuensi yuridis yang berbeda. Ketidaktahuan ini kerap
memicu sengketa antar ahli waris dan kerancuan dalam penerapan hukum. Kesenjangan
antara praktik sosial dan ketentuan fikih inilah yang memunculkan perbedaan pandangan
ulama mengenai hakikat hibah bersyarat. Karena itu, diperlukan analisis mendalam
terhadap status hibah yang diterima setelah wafat berdasarkan perspektif empat mazhab
untuk memberikan penjelasan hukum yang lebih jelas dan komprehensif.

Penelitian ini bertujuan mengkaji konsep hibah dalam fikih Islam berdasarkan

pandangan empat mazhab serta menganalisis perbedaan ulama mengenai keabsahan

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 173



Yusdi Hagq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allagah Bi Al-Maut ...

hibah yang disyaratkan diterima setelah wafat pemberinya. Fokusnya adalah menentukan
status hukum hibah tersebut apakah sah, batal, atau berubah menjadi wasiat. Kajian ini
memiliki nilai kebaruan karena membahas secara komprehensif hibah bersyarat yang
jarang dikaji dalam literatur fikih klasik, dan diharapkan memberikan kontribusi ilmiah
dalam memperjelas perbedaan antara hibah dan wasiat sesuai ketentuan syariat. Terdapat
beberapa penelitian terdahulu yang relevan dengan pembahasan ini, diantaranya:

Pertama, Penelitian Bethania Ikeshia Gabrielle Zefanya Keintjem dan Stefanie
Hartanto berjudul “Hibah yang Dilaksanakan dengan Perjanjian Pengikatan Hibah dan
Kekuatan Mengikat bagi Para Ahli Waris dari Pemberi Hibah” membahas praktik hibah
melalui perjanjian pengikatan hibah (PPH) serta implikasinya terhadap status harta
warisan. Namun, penelitian ini tidak mengulas aspek fikih mengenai hibah bersyarat,
terutama hibah yang dikaitkan dengan wafatnya pemberi hibah. Berbeda dengan itu,
penelitian ini secara khusus menganalisis status hukum hibah yang disyaratkan diterima
setelah wafat berdasarkan pandangan empat mazhab, sehingga memiliki nilai kebaruan
dalam melengkapi kekosongan kajian fikih terkait hibah bersyarat (Hartanto et al., 2024).

Kedua, penelitian Abdul Rahim berjudul “Pemberian Hibah dari Orang Tua
kepada Anaknya dapat Diperhitungkan sebagai Warisan (Analisis Pasal 211 KHI)”
mengkaji hubungan antara hibah dan warisan dalam perspektif Kompilasi Hukum Islam.
Penelitian ini menekankan bahwa hibah orang tua dapat diperhitungkan sebagai warisan
apabila menimbulkan keberatan dari ahli waris lain, dengan analisis berfokus pada konsep
keadilan serta maslahah dalam Pasal 211 KHI. Namun, penelitian tersebut tidak
membahas secara khusus status hukum hibah yang digantungkan pada syarat tertentu,
seperti hibah yang baru berlaku setelah wafatnya pemberi hibah. Berbeda dengan
penelitian tersebut, kajian ini menghadirkan pembahasan komprehensif mengenai hibah
bersyarat berdasarkan pandangan empat mazhab fikih, sehingga menawarkan kontribusi
baru dalam mengisi kekosongan literatur terkait hibah yang disyaratkan setelah wafat
(Rahim, 2022).

Ketiga Penelitian M. Yasir Fauzi berjudul “Pembagian Harta dengan Wasiat
Wajibah dan Hibah dalam Hukum Islam’ memiliki keterkaitan tema dengan penelitian
ini karena sama-sama membahas hibah dan wasiat. Namun, fokusnya lebih pada
penerapan hukum positif dan pembagian warisan, bukan pada analisis fikih mazhab.
Sementara penelitian ini menelaah secara normatif pandangan empat mazhab mengenai
keabsahan hibah yang disyaratkan diterima setelah wafat, dengan novelty pada kajian
hukum hibah bersyarat yang belum banyak dikaji sebelumnya (Fauzi & Pendahuluan,
2017).

Penelitian ini penting dilakukan karena perbedaan konsekuansi hukum antara

hibah dan wasiat yang memiliki implikasi besar terhadap kejelasan hukum dan praktik

174 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026



Yusdi Hagq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allagah Bi Al-Maut ...

sosial umat Islam. Di tengah masyarakat, kasus semacam ini kerap menimbulkan
kebingungan antara status hibah dan wasiat, sehingga diperlukan kajian mendalam
berbasis fikih mazhab untuk memperjelas batasannya. Melalui analisis komprehensif
terhadap pandangan empat mazhab, penelitian ini diharapkan dapat memberikan
kontribusi ilmiah dalam memperkaya pemahaman hukum Islam terkait hibah bersyarat.
Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini difokuskan untuk membahas:
bagaimana konsep dan ketentuan hibah menurut fikih Islam dalam empat mazhab?;
bagaimana pandangan dan perbedaan pendapat ulama mengenai hibah yang disyaratkan
diterima setelah wafat pemberinya?; serta bagaimana status hukum hibah tersebut apakah
sah sebagai hibah, batal, atau berubah menjadi wasiat menurut analisis fikih empat
mazhab?.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah penelitian kualitatif
dengan pendekatan normatif-komparatif (normative-comparative research). Pendekatan
ini digunakan untuk menganalisis konsep hibah yang disyaratkan diterima setelah wafat
berdasarkan tinjauan hukum Islam dari empat mazhab dengan membandingkan
argumentasi dalil, kaidah fikih, serta pandangan para ulama dari masing-masing mazhab.

Metode kajian pustaka (/ibrary research) digunakan dalam penelitian ini dengan
memanfaatkan sumber literatur seperti kitab klasik (kutub al-turats), buku akademik,
jurnal ilmiah, dan dokumen resmi yang relevan. Metode ini bertujuan untuk
memperdalam pemahaman teoritis, mempertajam analisis hukum, serta memperoleh data
komprehensif dari berbagai sumber oforitatif.

Adapun teknik pengumpulan data dalam penelitian ini memanfaatkan dua jenis
sumber utama. Sumber primer berasal dari kitab-kitab fikih empat mazhab yang
membahas hibah, hibah bersyarat, dan wasiat secara langsung. Sementara itu, sumber
sekunder diperoleh dari literatur pendukung seperti buku akademik, artikel, dan jurnal
ilmiah yang relevan dengan topik hibah dalam fikih Islam. Kombinasi kedua sumber ini
digunakan untuk memperkuat analisis dan menghasilkan pemahaman yang
komprehensif.

Teknik analisis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis
deskriptif-komprehensif, yaitu dengan mendeskripsikan dan menelaah secara
menyeluruh pandangan empat mazhab mengenai keabsahan hibah yang disyaratkan
diterima setelah wafat. Analisis ini bertujuan untuk memahami makna, dasar hukum, serta
nilai-nilai syariat yang melandasi perbedaan pendapat para ulama, sehingga
menghasilkan pemahaman yang utuh dan mendalam tentang konsep hibah bersyarat
dalam fikih Islam.

HASIL DAN PEMBAHASAN

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 175



Yusdi Hagq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allagah Bi Al-Maut ...

Konsep dan ketentuan hibah menurut fikih Islam.

Secara istilah, hibah adalah akad pemberian kepemilikan harta tanpa imbalan
yang dilakukan secara sukarela selama pemberi masih hidup (az-Zuhaili, 2009).
Sehingga, hibah memiliki makna yang mencakup hadiah dan sedekah, karena ketiganya
sama-sama merupakan pemberian sukarela. Perbedaannya terletak pada tujuan
pemberiannya: jika untuk mendekatkan diri kepada Allah dengan membantu yang
membutuhkan disebut sedekah; jika untuk menunjukkan kasih sayang atau penghormatan
disebut hadiah; sedangkan jika pemberian dilakukan tanpa tujuan khusus selain memberi
manfaat kepada yang diberi disebut hibah (Al-Musyaiqih, 2013).

Hibah memiliki landasan hukum yang kuat dalam Islam. Dalil-dalil dari Al-
Qur’an dan Sunnah serta konsensus ulama (ijmak) menegaskan bahwa hibah merupakan
bentuk kebaikan yang tidak hanya bernilai sosial, tetapi juga menjadi sarana mendekatkan
diri kepada Allah SWT melalui keikhlasan dan kasih sayang terhadap sesama,
diantaranya seperti firman Allah subhanahu wata’ala:

BN a3 G5 il G5 Gkl (el s Aol o3 48 e Db il
Artinya: Memberikan harta yang dicintainya kepada kerabat, anak yatim, orang miskin,

musafir, peminta-minta, dan (memerdekakan) hamba sahaya (QuranWeb, 2025).

Rasulullah salallahu alaihi wasallam juga bersabda: /13 /s3l&i“Saling memberi
hadiahlah kalian, niscaya kalian akan saling mencintai (Al-Mawsili, 1987).” Para ulama
juga telah bersepakat (ijma’) bahwa hibah disyariatkan dan hukumnya sunnah
(dianjurkan). Pemberian ini semakin utama bila diberikan kepada kerabat, karena

mengandung nilai silaturahmi (az-Zuhaili, 2009).

Terkait rukun dan syarat hibah dalam pembahasan fikih, secara umum, tiga
mazhab Syafi’iyyah (an-NawawT, 2005) , Malikiyyah (al-Saw1, 1825), dan Hanabilah (al-
Mukhtar, n.d.) sepakat bahwa rukun hibah terdiri dari pihak pemberi, pihak penerima,
barang yang dihibahkan, serta sighah ijab dan gabul sebagai bentuk kesepakatan yang
sah. Namun, mazhab Hanafiyyah memiliki kekhususan: mereka menegaskan bahwa
rukun hibah pada dasarnya hanya ijab dari pemberi hibah, sedangkan gabul tidak dihitung
sebagai rukun berdasarkan konsep istihsan, meskipun secara qiyas sebagian ulama
Hanafiyyah seperti Zufar memasukkannya sebagai rukun (Al-Kasani, 1909). Artinya
dalam mazhab Hanafiyyah, ketika pemberi hibah mengucapkan lafazh pemberian hibah
maka itu sudah dianggap sah meskipun orang yang diberi belum menyatakan
persetujuannya. Dengan demikian, meski struktur rukunnya hampir serupa, mazhab
Hanafiyyah memberikan kelonggaran lebih dalam menentukan unsur pokok hibah

dibandingkan tiga mazhab lainnya.

176 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026



Yusdi Hagq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allagah Bi Al-Maut ...

Adapun syarat-syarat yang harus dipenuhi agar akad hibah dinilai sah, maka
keabsahan hibah juga ditentukan oleh terpenuhinya syarat terkait pemberi, objek hibah,

dan penerimanya.

Keabsahan akad hibah dalam pandangan empat mazhab tidak hanya ditentukan
oleh adanya niat memberi, tetapi juga oleh terpenuhinya sejumlah syarat terkait pemberi,
objek hibah, sighat akad, dan penerimanya. Pemberi hibah harus memiliki kecakapan
hukum (jaiz at-tasharruf), merupakan pemilik sah dari harta yang diberikan, serta
memberikan hibah dengan penuh kerelaan tanpa paksaan (Ad-Dubyan, 2011). Adapun
barang yang dihibahkan wajib berupa harta yang bernilai (mutagawwam) menurut syariat,
sudah ada ketika hibah dilakukan, jelas jenis dan ukurannya, bebas dari gharar, dan dapat
diserahterimakan secara nyata (Mawsii‘ah Figh al-Mu‘amalat, Al-Mu’allifin, 2025). Pada
sisi sighat, para ulama menegaskan bahwa hibah harus dinyatakan dengan lafaz yang
langsung (tanjiz) (Khallaf, 1938). Sementara itu, penerima hibah harus jelas identitasnya,
hidup pada saat akad diucapkan, dan memiliki kecakapan dalam menerima serta
mengelola harta (Al-Musyaiqih, 2013). Dengan demikian, sahnya hibah secara syar‘i
bergantung pada terpenuhinya seluruh syarat tersebut secara utuh dan tidak terdapat unsur

cacat yang dapat membatalkan akad.

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa sahnya suatu akad hibah
sangat bergantung pada terpenuhinya unsur kejelasan dan kelayakan dari tiga aspek
utama, yaitu pemberi, objek, sighat dan penerima hibah. Pandangan-pandangan tersebut
menegaskan bahwa hibah bukan sekadar tindakan memberi, tetapi merupakan akad
hukum yang menuntut keabsahan secara syar‘i, terutama terkait kepemilikan, kerelaan,
dan kejelasan objek. Dengan demikian, pemenuhan seluruh syarat ini menjadi kunci agar
hibah tidak hanya sah secara hukum, tetapi juga mencerminkan nilai keikhlasan dan

tanggung jawab moral dalam ajaran Islam.

Hibah yang disyaratkan diterima setelah wafatnya pemberi hibah

Sebelum membahas pandangan ulama empat mazhab mengenai hibah yang
disyaratkan diterima setelah wafat pemberinya, perlu dijelaskan terlebih dahulu konsep
dasar hibah yang digantungkan pada syarat. Penjelasan ini penting karena hibah
pascawafat merupakan bagian dari pembahasan hibah mu ‘allagah (bergantung dengan
syarat), sehingga pemahaman terhadap konsep hibah bersyarat menjadi landasan untuk

melihat perbedaan pendapat para ulama dalam masalah ini.

1. Konsep dan perbedaan pandangan ulama tentang hibah yang dihubungkan

dengan syarat

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 177



Yusdi Hagq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allagah Bi Al-Maut ...

Hibah yang digantungkan dengan syarat adalah hibah yang pelaksanaannya
digantungkan pada terpenuhinya suatu kondisi tertentu yang ditetapkan oleh pemberi
hibah (al-wahib). Dalam istilah fikih, syarat berarti sesuatu yang jika tidak ada, maka
hukum juga tidak ada, namun jika ada, belum tentu menyebabkan hukum itu berlaku
dengan sendirinya (al-Maqdisi, 2002). Dengan demikian, hibah bersyarat baru dianggap
sah setelah syarat yang ditetapkan benar-benar terpenuhi. Contohnya seperti ucapan
seseorang, “Jika telah datang awal bulan, maka aku hibahkan kepadamu (Ad-Dimyat,
1997).” Dalam kasus seperti ini, hak milik belum berpindah pada saat akad diucapkan,

melainkan baru berlaku ketika syarat yang dimaksud benar-benar terjadi.

Para ulama berbeda pendapat mengenai keabsahan hibah yang digantungkan
dengan syarat. Perbedaan ini muncul karena perbedaan dalam memahami apakah hibah
harus berpindah kepemilikan secara langsung atau boleh ditunda hingga terpenuhinya

syarat tertentu.

Mazhab Malikiyah dalam salah satu pendapat, Syafi'iyah dalam pendapat resmi
mazhab, dan Hanabilah dalam salah satu pendapatnya memandang bahwa akad tersebut
batal menilai bahwa hibah tidak sah jika digantungkan pada suatu syarat.(al-Hajjaj, 2010)
karena hal itu bertentangan dengan hakikat hibah sebagai ‘aqd tanjiz yaitu akad yang
pemindahan kepemilikannya berlaku seketika saat diucapkan.(Al-Kuwaytiyyah, 2006)
karena sifatnya yang langsung, hibah tidak boleh dikaitkan dengan syarat atau waktu
tertentu di masa depan, sebagaimana akad jual beli yang juga tidak menerima bentuk

ta 'lig, yang bisa menyebabkan ketidakjelasan atau gharar.

Berbeda dengan pendapat mayoritas ulama yang menolak hibah bersyarat,
sebagian fugaha berpendapat bahwa hibah boleh digantungkan pada syarat tertentu
selama syarat tersebut tidak bertentangan dengan ketentuan syariat dan dilakukan atas
kerelaan kedua belah pihak. Pendapat ini juga dipilih oleh Syaikhul Islam Ibn Taimiyah
dan muridnya Ibn al-Qayyim, yang menilai bahwa menggantungkan hibah pada syarat
merupakan bentuk perjanjian yang sah dan tidak menyalahi prinsip dasar pemberian

dalam Islam (Ibn Qayyim al-Jawziyyah, 2011).

Lebih jauh dari itu Ibn al-Qayyim menegaskan bahwa pandangan yang
berpendapat hibah bersyarat tidak sah, merupakan pandangan yang tidak memiliki dasar
dari nash maupun ijma‘ (Ibn Qayyim al-Jawziyyah, 2011), sehingga tidak ada alasan
untuk membatalkan hibah yang digantungkan pada syarat. Sebagai penguat, beliau

menukil hadis Jabir, bahwa Rasulullah salallahu alaihi wasallam bersabda:
AR O MIAKe ol Xa o oIS eliglae Y ATl e sla 3 3

178 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026



Yusdi Hagq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allagah Bi Al-Maut ...

Artinya: Jika harta dari Bahrain telah datang, niscaya aku akan memberimu sebanyak

ini, lalu ini, lalu ini (Sambil memberi isyarat tiga kali dengan tangannya) (al-Bukhari,

1993).

Kemudian setelah Nabi salallahu alaihi wasallam wafat dan harta Bahrain datang,
Abu Bakar as-Siddiq radiyallahhu ‘anhu pun menunaikan janji itu dengan memberikan
sebagaimana yang telah dijanjikan (Ibn Qayyim al-Jawziyyah, 2011).

Dari hadis ini, dapat dipahami bahwa Rasulullah salallahu alaihi wasallam telah
menggantungkan pemberian dengan syarat tertentu, yaitu datangnya harta dari Bahrain.
Dengan demikian, hibah bersyarat tidak otomatis batal, selama syarat tersebut jelas dan
tidak bertentangan dengan ketentuan syariat. Pandangan ini sekaligus menunjukkan
bahwa dalam kondisi tertentu, hibah bersyarat dapat dipandang sah sebagai bentuk janji
pemberian yang diakui dalam hukum Islam. Adapun landasan pendapat mayoritas ulama
yang menganggapnya tidak sah karena menjadikan ketidakjelasan maka hal itu bisa

hilang jika syarat tersebut jelas.

Setelah memahami perbedaan pandangan ulama mengenai konsep hibah bersyarat
dan bagaimana status keabsahannya diperselisihkan, langkah berikutnya adalah meninjau
salah satu komponen terpenting dalam sahnya hibah, yaitu gabd (serah terima barang).
Pembahasan mengenai gabd ini sangat penting karena menjadi titik pembeda utama
dalam menentukan apakah hibah telah sempurna, mengikat, atau bahkan batal terutama
ketika dikaitkan dengan wafatnya salah satu pihak. Tanpa memahami status gabd, sulit
untuk menilai sah tidaknya hibah yang pelaksanaannya ditunda atau dihubungkan dengan

kondisi tertentu.

2. Pandangan 4 mazhab tentang qabd al-hibah (penyerahan barang) dalam akad
hibah

Dalam fikih Islam, ulama berbeda pendapat mengenai apakah gabd (serah terima
barang) menjadi syarat sahnya hibah. Sebagian ulama seperti Imam Malik berpendapat
bahwa hibah sudah menjadi hak penerima sejak akad diucapkan dan tidak memerlukan
qgabd (az-Zuhaili, 2009). Menurut mereka, hukum asal akad adalah sah tanpa harus
disertai penyerahan barang secara langsung, sebagaimana berlaku dalam akad jual beli
(Sabiq, 1977).

Sebaliknya, jumhur ulama seperti Seperti Imam Abu Hanifah, Imam al-Syafi‘t,
riwayat yang lebih kuat dari Imam Ahmad berpendapat bahwa gabd merupakan syarat
sahnya hibah (az-Zuhaili, 2009). Selama barang belum diserahkan, pemberi hibah tidak

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 179



Yusdi Hagq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allagah Bi Al-Maut ...

terikat untuk melaksanakan akad (Al-Bujayrimi, 1996). Dalil yang dibawakan oleh
mereka diantaranya, dari Aisyah istri Nabi salallahu alaihi wasallam, bahwa ia berkata:
“Abu Bakar Ash-Shiddiq pernah memberikan kepadaku (sebagai hibah) hasil panen sebanyak
dua puluh wasaq dari hartanya yang berada di Al-Ghabah. Ketika ajal menjemputnya, ia
berkata: ‘Demi Allah, wahai putriku, tidak ada seorang pun dari manusia yang lebih aku cintai
untuk hidup berkecukupan setelahku selain engkau, dan tidak ada yang lebih aku khawatirkan
menjadi miskin setelahku selain engkau. Aku pernah memberimu hasil panen sebanyak dua puluh
wasaq. Seandainya engkau telah memanennya dan mengambilnya, maka itu menjadi milikmu.
Tetapi hari ini ia menjadi harta warisan. Sesungguhnya (ahli waris) itu adalah kedua saudaramu
laki-laki dan saudara-saudaramu perempuan. Maka bagikanlah sesuai dengan Kitab Allah
(Anas, 1994).”

Dalam Atsar tersebut Abu Bakar ash-Shiddiq memandang bahwa qgabd
(penerimaan atau penguasaan secara nyata) merupakan syarat agar hibah benar-benar
menjadi milik penerimanya. Hal ini karena kepemilikan yang tetap hanya dapat terwujud
melalui hiyazah (penguasaan barang). Seandainya Aisyah telah mengambil dan
menguasai hasil panen dua puluh wasag yang pernah dihibahkan kepadanya, niscaya Abu
Bakar tidak akan menganggapnya sebagai bagian dari harta warisan. Namun, Abu Bakar
justru mengaitkan kepemilikan hibah itu dengan adanya penguasaan dan pemanenan. Hal
ini menunjukkan bahwa menurutnya, gabd merupakan syarat untuk menetapkan
kepemilikan dalam hibah (Hammoudi, 2021). Bahkan sebagian ulama menganggap hal
ini merupakan ijma’ dari para sahabat, karena tidak diketahui ada pendapat yang berbeda

dari mereka dalam masalah tersebut (Ibn Rushd, 1999).

Pemaparan ini menunjukkan bahwa permasalahan ini memiliki konsekuensi
hukum yang sangat erat dengan keabsahan hibah yang disyaratkan diterima setelah wafat.
Menurut ulama yang tidak mensyaratkan gabd, hibah langsung berlaku sejak akad
diucapkan, sedangkan menurut ulama yang mensyaratkan gabd, maka hibah belum

mengikat dan dapat batal, terutama jika salah satu pithak meninggal sebelum penyerahan.

Status hukum hibah yang disyaratkan diterima setelah wafat menurut analisis fikih

empat mazhab

Status hukum hibah yang disyaratkan diterima setelah wafatnya pemberi hibah,
menurut sebagian ulama, dibangun di atas konsep bahwa hibah merupakan akad ja'iz
yaitu akad yang belum mengikat dan dapat batal sebelum sempurna. Dari kerangka inilah
lahir pandangan bahwa hibah yang dikaitkan dengan wafatnya pemberi tidak sah sebagai
hibah (Azzam, 1998), karena akad tersebut belum sempurna selama tidak terjadi serah
terima (gabd), sehingga apabila salah satu pihak meninggal sebelum penyempurnaannya,
hibah otomatis batal (Al-Maqdisi., 1968).

180 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026



Yusdi Hagq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allagah Bi Al-Maut ...

Hibah yang disyaratkan berlaku setelah pemberi hibah meninggal dunia dinilai
tidak sah, karena bertentangan dengan hakikat hibah sebagai ‘aqd tamlik fi al-hayat, yaitu
pemindahan kepemilikan yang harus terjadi pada saat pemberi masih hidup. Oleh karena
itu, apabila pemberi atau penerima hibah meninggal dunia sebelum terjadinya gabd, maka
hibah tersebut batal.

Pandangan ini sesuai dengan apa yang tertera di kitab al-Mawsii ‘ah al-Fighiyyah
(Al-Kuwaytiyyah, 2006) dan di pilih oleh ibn al-Utsaimin dalam kitab al-Syarh al-
Mumti’ (al-‘Utsaimin, 2001), yang menegaskan bahwa hibah tidak sempurna kecuali
setelah terjadi qabd secara sah. Dengan demikian, hibah yang mensyaratkan
keberlakuannya setelah kematian pemberi tidak dapat dipandang sah, karena tidak

memenuhi prinsip dasar akad hibah.

Kemudian, jika hibah yang disyaratkan diterima setelah wafat merupakan akad
hibah yang tidak sah, lalu apakah berarti hibah itu gugur? Para ulama dari kalangan
jumhur yaitu mazhab Hanafiyyah, Malikiyyah, sebagian Syafi‘iyyah, dan satu riwayat
dari Hanabilah berpendapat bahwa hibah yang digantungkan pada wafatnya pemberi
hibah tidak sah sebagai hibah, melainkan berubah status menjadi wasiat (wasiyyah)
(Islamweb, 2025).

Syeikh Salih al-Fauzan memberi penjelasan terhadap hibah yang digantungkan
pada kematian pemberi hibah (a/-wahib). Contohnya, seseorang berkata: “Jika aku
meninggal dunia, maka aku hibahkan rumah ini kepadamu.” Dalam kasus seperti ini,
hibah tersebut tidak berlaku sebagai hibah murni, melainkan berubah status menjadi
wasiat (wasiyyah), karena kepemilikan baru berpindah setelah wafatnya pemberi hibah,
bukan pada saat akad diucapkan (al-Fauzan, 2002). Dengan demikian, hibah yang
digantungkan pada wafatnya pemberi tidak sah sebagai hibah karena tidak memenuhi
prinsip pemindahan kepemilikan semasa hidup. Statusnya pun berubah menjadi wasiat

dan tunduk pada ketentuan hukum wasiat dalam fikih Islam.

Meskipun lafazh yang digunakan pemberi (4/-Wahib) adalah /afazh hibah, namun
jika hibah tersebut belum diterima sampai pemberi hibah wafat, maka statusnya menjadi
wasiat, karena wasiat adalah pemberian harta yang dilaksanakan setelah seseorang
meninggal dunia disebut wasiat (As-Sa‘di, 2002). Hal ini sesuai dengan kaidah:

Lol 5 a5t ¥ Lelea 5 Leilaa 5 gial) & el A
“Yang menjadi pertimbangan dalam akad adalah hakikat dan maknanya, bukan bentuk
lahiriah dan lafazhnya (Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah, 1996).”

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 181



Yusdi Hagq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allagah Bi Al-Maut ...

Dengan demikian, penilaian hukum tidak bergantung pada istilah yang diucapkan,
tetapi pada realitas pelaksanaannya, sehingga setiap hibah yang tidak sempurna sebelum

wafatnya pemberi secara otomatis mengikuti ketentuan wasiat dalam syariat.

Setelah dipahami bahwa hibah yang digantungkan pada wafatnya pemberi hibah
berubah status menjadi wasiat, maka penting untuk mengetahui ketentuan syar‘i terkait
wasiat tersebut, terutama apabila wasiat itu ditujukan kepada ahli waris. Dalam hal ini,
para ulama telah memberikan penjelasan rinci mengenai hukum asal wasiat bagi ahli
waris.

Para ulama empat mazhab yang masyhur yaitu Hanafi (Jaradah, n.d.), Maliki (az-
Zurqani, 2003), Syafi’i (al-Khin et al., 1992), dan Hanbali (Ibn Qudamah al-MaqdisT,
1994) bersepakat bahwa wasiat kepada ahli waris hukumnya tidak boleh. Larangan ini
berdasarkan sabda Nabi Shallallahu ‘alaihi wasallam:

) s Ay Ja i 5a (53 US el a8 ) )
“Sesungguhnya Allah telah memberikan setiap orang yang berhak akan haknya. Maka
tidak ada wasiat bagi ahli waris (Abi Dawid, n.d.). ”

Hadis ini menunjukkan bahwa ahli waris telah memiliki hak pasti melalui
mekanisme faraidh (pembagian warisan). Karena itu, pemberian tambahan melalui
wasiat akan merusak keseimbangan syariat dalam pembagian harta warisan. Sehingga,

wasiat kepada ahli waris secara hukum tidak sah dan tidak boleh dilaksanakan.

Meskipun hukum asalnya terlarang, jumhur ulama sepakat bahwa wasiat kepada
ahli waris menjadi sah dan boleh, apabila seluruh ahli waris lainnya memberikan kerelaan
(Ibn ‘Abd al-Barr, 2000). Hal ini didasarkan pada hadis Nabi Shallallahu ‘alaihi
wasallam:

A0 el O W) &l Aay jsa3 Y

“Wasiat kepada ahli waris tidak boleh kecuali jika para ahli waris yang lain

menghendakinya (merelakannya) (ad-Daraquthni, 2004). ”

Dengan demikian, wasiat kepada ahli waris hanya dapat diberlakukan apabila
seluruh ahli waris lainnya menerimanya dengan penuh kerelaan, sehingga
pelaksanaannya tetap berada dalam koridor keadilan dan tidak bertentangan dengan

prinsip-prinsip syariat.

Hibah yang digantungkan pada wafatnya pemberi berubah status menjadi wasiat,
dan wasiat kepada ahli waris pada dasarnya tidak sah karena hak mereka sudah ditetapkan
melalui faraidh. Namun, wasiat tersebut dapat menjadi sah apabila seluruh ahli waris

lainnya menyetujui dan merelakannya setelah pewasiat meninggal dunia. Dengan

182 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026



Yusdi Hagq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allagah Bi Al-Maut ...

demikian, keabsahan wasiat kepada ahli waris sepenuhnya bergantung pada kerelaan para

ahli waris lainnya.

KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa hibah dalam fikih Islam merupakan akad
pemberian kepemilikan yang harus terjadi saat pemberi masih hidup sehingga unsur tanjiz
dan kepastian kepemilikan menjadi syarat utama keabsahannya. Perbedaan pendapat
ulama tentang hibah bersyarat berakar pada pemahaman mengenai sifat hibah: mayoritas
ulama menolaknya karena dianggap bertentangan dengan karakter hibah sebagai akad
yang langsung berlaku, sedangkan sebagian ulama seperti Ibn Taimiyah dan Ibn al-
Qayyim membolehkannya selama syaratnya jelas dan tidak melanggar syariat. Hal ini
diperkuat dengan perbedaan pandangan tentang gabd, di mana jumhur ulama

mensyaratkan serah terima sebagai penyempurna kepemilikan hibah.

Temuan penting lainnya adalah bahwa hibah yang disyaratkan berlaku setelah
wafatnya pemberi tidak sah sebagai hibah dan berubah status menjadi wasiat. Karena itu,
pemberian tersebut tunduk pada hukum wasiat, termasuk larangan memberi wasiat
kepada ahli waris kecuali dengan persetujuan seluruh ahli waris lainnya. Dengan
demikian, keabsahan hibah pascawafat sepenuhnya bergantung pada penerapannya

sebagai wasiat serta kerelaan ahli waris.

Penelitian ini merekomendasikan kajian lanjutan mengenai penerapan hibah
bersyarat dalam praktik hukum Indonesia serta studi empiris tentang pemahaman
masyarakat terkait perbedaan hibah dan wasiat. Kajian komparatif antara fikih dan
regulasi modern juga diperlukan guna membangun konsep hibah yang lebih relevan dan

aplikatif dalam konteks kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA

Abii Dawid, S. bin al-A. as-S. (n.d.). Sunan Abi Dawid (M. M. ‘Abd al-Hamid (ed.)). al-
Maktabah al-‘Asriyyah.

ad-Daraquthni, A. al-H. ‘Ali bin ‘Umar. (2004). Sunan ad-Daraquthni (S. al-Arna’iith
(ed.)). Mu’assasah ar-Risalah.

Ad-Dimyati, A. B. U. bin M. S. asy-S. (1997). [ ‘anah at-Talibin ‘ala Hall Alfaz Fath al-
Mu ‘in. Dar al-Fikr.

Ad-Dubyan, A. U. D. bin M. (2011). al-Mu ‘amalat al-Maliyah: Ashalah wa Mu ‘asharah.
Maktabah Malik Fahd al-Wathaniyyah.

al-‘Utsaimin, M. bin Salih. (2001). Asy-Syarh al-Mumti‘ ‘ala Zad al-Mustagni ‘. Dar Ibn
al-Jauzi.

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 183



Yusdi Hagq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allagah Bi Al-Maut ...

Al-Bujayrimi, S. ibn M. ibn ‘Umar. (1996). Tuhfat al-Habib ‘ala Syarh al-Khatib (al-
Bujayrimi ‘ald al-Khatib). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

al-Bukhari, M. bin L. (1993). Shahih al-Bukhari (M. D. al-Bugha & cet. ke-5 (eds.); Vol.
2). Dar Ibn Katsir — Dar al-Yamamah.

al-Fauzan, Salih bin Fauzan bin ‘Abdullah. (2002). Al-Mulakhkhas al-Fighi. Dar al-
‘Asimah.
al-Hajjaj, M. bin. (2010). Sahth Muslim (1. cet. (ed.)). Maktabah Faiyadh.

Al-Kasani, ‘Ala’ al-Din Abt Bakr ibn Mas‘td. (1909). Bada’i* al-Sand’i* fi Tartib al-
Shara’i‘. Matba‘at Sharikat al-Matbii‘at al-'Ilmiyyah & Matba‘at al-Jamaliyya.
al-Khin, M., al-Bugha, M., & asy-Syarbaji, ‘Ali. (1992). al-Figh al-Manhaji ‘ald

Madhhab al-Imam asy-Syafi . Dar al-Qalam.

Al-Kuwaytiyyah, A.-M. al-F. (2006). Al-Mawsii‘ah al-Fighiyyah al-Kuwaytiyyah.
Wizarat al-Awqaf wa al-Syu’tin al-Islamiyyah.
https://www.islamweb.net/ar/fatwa/491608 /1 -4 jiall-dgll-al<a|

Al-Magqdist., I. Q. (1968). AI-Mughni. Maktabat al-Qahirah.

al-Magqdist, A. bin A. bin Q. (2002). Raudhat an-Nazir wa Jannat al-Manazir fi Usil al-
Figh ‘ala Madzhab al-Imam Ahmad bin Hanbal (S. M. Ismail (ed.)). Muassasah ar-
Rayan.

Al-Mawsili, A. Y. A. ibn ‘Al1 ibn al-M. al-T. (1987). al-Mu jam (1. al-Haqq al-Atar1
(ed.)). Idarat al-‘Ultim al-Atariyyah.

al-Mukhtar, M. ibn M. al-S. (n.d.). Syvarh Zad al-Mustakni‘. Islamweb.
https://www.islamweb.net

Al-Musyaiqih, K. bin A. bin M. (2013). 04 _160966.pdf (Cetakan pe). Kementerian
Wakaf dan Urusan Islam Qatar.

al-Qurthubi, A. ‘Abdullah M. bin A. al-A. (1964). Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an (A. al-
Barduni & 1. Athfisy (eds.)). Dar al-Kutub al-Mishriyyah.

al-Saw1, A. ibn M. al-K. al-M. (1825). Bulghat al-Salik li-Aqrab al-Masalik: Hasyiyat al-
Sawrt ‘ala al-Syarh al-Saghir. Dar al-Ma‘arif.

an-Nawawi, A. Z. Y. ibn S. (2005). Minhdj al-Talibin wa ‘Umdah al-Muftin fi al-Figh
(Q. A. ‘Awad ‘Awad (ed.)). Dar al-Fikr.

Anas, M. bin. (1994). Al-Muwatta’. Dar Thya’ al-‘Ulim al-‘Arabiyyah.

As-Sa‘di, A. bin N. (2002). Minhajus Salikin wa Taudhihu al-Figh fi ad-Din. Dar al-
Wathan.

az-Zuhaili, W. bin M. (2009). al-Figh al-Islami wa Adillatuh. Dar al-Fikr.

az-Zurqani, M. ibn ‘Abd al-B. ibn Y. (2003). Syarh az-Zurgani ‘ala Muwatta’ al-Imam
Malik. Maktabah ats-Tsaqafah ad-Diniyyah.

Azzam, A. A. M. (1998). Figh al-Mu ‘amalat. Maktab ar-Risalah ad-Duwaliyyah lit-
Tiba‘ah wal-Computer.

Fauzi, M. O. H. Y., & Pendahuluan, A. (2017). Dan Hibah Dalam Hukum ISLAM. Jurnal

184 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026



Yusdi Hagq, etc., Status Hukum Hibah Mu'allagah Bi Al-Maut ...

Asas  Fakultas Syari’ah Dan Hukum UIN Raden Intan Lampung,
9(https://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/asas/issue/view/167).

https://doi.org/https://doi.org/10.24042/asas.v9i1.1218

Hammoudi, B. (2021). Qabd al-Hibah {1 al-Figh al-Islam1 wa al-Qaniin al-Jaza’irT (Catch
the Gift in Islamic Jurisprudence and Algerian Law). Majallat Rawafid Li Al-Buhiits
Wa Ad-Dirasat, 10, 9.

Hartanto, S., Notaris, K., Hartanto, S., & Kn, M. (2024). Hibah yang Dilaksanakan
dengan Perjanjian Pengikatan Hibah dan Kekuatan Mengikat bagi Para Ahli Waris
dari Pemberi Hibah. 4(2), 119-136.
https://doi.org/https://doi.org/10.19166/nj.v4i2.7032

Ibn ‘Abd al-Barr, A. ‘Umar Y. bin ‘Abdullah bin M. bin ‘Abd al-B. an-N. al-Q. (2000).
al-Istidzkar (S. M. ‘Ata (ed.)). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah, S. al-D. A. ‘Abdillah M. bin A. B. (1996). Zad al-Ma ‘ad fi
Hadi Khayr al-‘Ibad (S. al-Arna’it (ed.)). Mu’assasah al-Risalah.

Ibn Manzhiir, M. bin M. (1993). Lisan al- ‘Arab (al-Yaziji (ed.)). Dar Sadir.

Ibn Qayyim al-Jawziyyah, M. bin A. B. bin A. (2011). Ighathat al-Lahfan fi Masayid al-
Shaytan (M. ‘Ajjaj Shams (ed.)). Dar ‘Alam al-Fawa’id.

Ibn Qudamah al-Maqdisi, A. M. ‘Abdullah ibn A. (1994). al-Kafi fi Figh al-Imam Ahmad.
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Ibn Rushd, A. al-W. M. bin A. bin M. al-Q. (1999). Bidayat al-Mujtahid wa Nihayat al-
Mugtasid. Dar Ibn Hazm.

Islamweb. (2025). £ g/ il Le 13/ Lo Ligll Al
https://www.islamweb.net/ar/answers/281972/-4-gii- [ 18 Jlie 2 ) dlas [ hog-ol-
<l gl sa-dan- )

Jaradah, N. J. (n.d.). al-Wasiyyah ‘ala Madhhab al-Imam Abt Hanifah al-Nu ‘man: al-
Wasiyyah al-Wdajibah. al-Maktabah asy-Syamilah adz-Dzahabiyyah.

Kamus Besar Bahasa Indonesia. (2025). hibah. https://kbbi.web.id/hibah

Khallaf, A. W. (1938). Ahkam al-Ahwal al-Syakhsiyyah fi al-Syari‘ah al-Islamiyyah.
Matba‘ah Dar al-Kutub al-Misriyyah.

Mawsii‘ah Figh al-Mu‘amalat, Al-Mu’allifin, M. min. (2025). Mawsii‘ah Figh al-
Mu ‘amalat: al-Abhath, al-Tatbigat, al-Fatawa, al-Mustalahat. al-Maktabah al-
Syamilah. https://shamela.ws/book/968

Rahim, A. (2022). Pemberian Hibah Dari Orang Tua Kepada Anaknya Dapat
Diperhitungkan  Sebagai  Warisan  Analisis  Pasal 211  Khi. 48-59.
Https://Doi.Org/Http://Dx.D0oi.Org/10.30821/Al1-Usrah.V10i1.13736

Sabiq, S. (1977). Figh al-Sunnah. Dar al-Kitab al-‘Arabi.

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 185



