
                                                                                                                  p-ISSN 2747-1411 

USRAH: Jurnal Hukum Keluarga Islam                                                      e-ISSN 2747-1403                                                                                                

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 369  

 

REKONSTRUKSI KONSEP KAFĀ’AH SEBAGAI FONDASI 

KELUARGA SAKINAH: ANALISIS SOSIOLOGIS PANDANGAN 

KH AHMAD ZABIDI MARZUQI   
 

*Muhammad Adib Darmawan 
Sunan Kalijaga State Islamic University 

*Email: adibazafaazf71@gmail.com 
 

Abstract 
This article examines the concept of kafā’ah in Islamic marriage through an analysis of KH 

Ahmad Zabidi Marzuqi’s thought using a family sociology approach. The study aims to 

reconstruct the meaning of kafā’ah as a foundation for building a sakinah family and to assess 

its relevance within modern social contexts and Indonesian positive law. This research employs 

a qualitative approach in the form of a biographical study of a religious figure. Primary data 

were obtained through in-depth interviews with KH Ahmad Zabidi Marzuqi, while secondary data 

were collected from relevant literature on Islamic family law and family sociology. Data were 

analyzed interpretatively using Talcott Parsons’ structural-functional theory, particularly the 

AGIL framework (Adaptation, Goal Attainment, Integration, and Latency). The findings reveal 

that KH Ahmad Zabidi Marzuqi conceptualizes kafā’ah as a mechanism of functional balance 

within the family, emphasizing value compatibility, the husband’s moral leadership, and 

functional differentiation of spousal roles. However, critical analysis indicates that an excessive 

emphasis on hierarchical structures may limit relational flexibility in contemporary societies 

characterized by changing gender relations and increasing demands for marital partnership. 

Within the framework of Indonesian positive law, kafā’ah does not possess binding legal authority 

and functions primarily as an ethical and sociological consideration. Therefore, this article 

argues for the reconstruction of kafā’ah as a functional–participatory principle that is adaptive, 

equitable, and responsive to contemporary social dynamics. 

Keywords:  Kafā’ah, KH. Ahmad Zabidi Marzuqi, Keluarga Sakinah 

 

Abstrak 

Artikel ini mengkaji konsep kafā’ah dalam perkawinan Islam melalui analisis pemikiran KH 
Ahmad Zabidi Marzuqi dengan menggunakan pendekatan sosiologi keluarga. Penelitian ini 
bertujuan merekonstruksi pemaknaan kafā’ah sebagai fondasi pembentukan keluarga sakinah 
serta menilai relevansinya dalam konteks masyarakat modern dan hukum positif Indonesia. 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi tokoh. Data primer diperoleh 
melalui wawancara mendalam dengan KH Ahmad Zabidi Marzuqi, sedangkan data sekunder 
dikumpulkan melalui studi kepustakaan terhadap literatur hukum keluarga Islam dan sosiologi 
keluarga. Analisis data dilakukan secara interpretatif dengan menggunakan teori struktural-
fungsional Talcott Parsons, khususnya skema AGIL (Adaptation, Goal Attainment, Integration, 
dan Latency). Hasil penelitian menunjukkan bahwa KH Ahmad Zabidi Marzuqi memaknai 
kafā’ah sebagai mekanisme keseimbangan fungsional dalam keluarga yang menekankan 
kesesuaian nilai, kepemimpinan moral suami, dan diferensiasi peran antara suami dan istri. 
Namun, analisis kritis mengungkap bahwa pemaknaan kafā’ah yang terlalu menekankan struktur 
hierarkis berpotensi membatasi fleksibilitas relasional dalam masyarakat modern yang ditandai 
oleh perubahan relasi gender dan tuntutan kemitraan. Dalam konteks hukum positif Indonesia, 
kafā’ah tidak memiliki kekuatan yuridis mengikat dan lebih berfungsi sebagai pertimbangan etis-
sosiologis. Oleh karena itu, artikel ini menegaskan perlunya rekonstruksi konsep kafā’ah sebagai 
prinsip keseimbangan fungsional-partisipatif yang adaptif, adil, dan relevan dengan dinamika 
sosial kontemporer. 
Kata kunci: Kafā’ah, KH. Ahmad Zabidi Marzuqi, Keluarga Sakinah 

 



Muhammad Adib Darmawan, etc., Rekonstruksi Konsep Kafa’ah Sebagai … 
 

370 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

PENDAHULUAN 

Angka perceraian di Indonesia cukup tinggi dari tahun ke tahun. Menurut data 

Badan Pusat Statistik (BPS), jumlah perceraian di Indonesia mencapai 394.608 pada 

tahun 2024. Dari jumlah tersebut, 251.125 disebabkan oleh perselisihan dan pertengkaran 

yang berkepanjangan(Jumlah Perceraian Menurut Provinsi Dan Faktor Penyebab 

Perceraian (Perkara), 2024, n.d.). Angka ini menempati peringkat tertinggi 

dibandingkan penyebab perceraian lainnya, menunjukkan bahwa konflik internal dalam 

rumah tangga merupakan masalah sosial paling dominan yang berkontribusi terhadap 

keretakan pernikahan. Fakta ini menunjukkan bahwa keharmonisan dan keharmonisan 

dalam rumah tangga masih menjadi isu serius yang belum sepenuhnya ditangani di 

masyarakat. Situasi ini juga menunjukkan bahwa kesiapan dan kecocokan psikologis, 

sosial, dan agama antara suami dan istri memerlukan perhatian khusus sebelum menikah. 

Berdasarkan kenyataan ini, diperlukan sebuah konsep yang dapat menjadi 

pedoman dalam memilih pasangan untuk mencapai keharmonisan pernikahan. 

Pernikahan yang berkualitas tidak dapat dicapai tanpa pertimbangan yang matang 

sebelum menikah. Setiap individu perlu menilai kesesuaian dan keserasian calon 

pasangannya untuk menemukan tingkat kecocokan yang dapat meminimalkan potensi 

konflik di masa mendatang (Ismail, 2020). Dalam tradisi Islam, konsep ini dikenal dengan 

nama kafā’ah, yaitu prinsip kesetaraan antara calon suami dan istri dalam berbagai aspek 

penting kehidupan (Nasution, 2013). Kafā'ah memainkan peran krusial, meskipun bukan 

bagian dari rukun atau syarat sahnya pernikahan. Kafā'ah berfungsi sebagai pelengkap 

dalam membangun keluarga yang harmonis. Tujuan utamanya adalah menciptakan 

keharmonisan bagi keluarga yang kuat dan langgeng. Meskipun opsional, kafā’ah dapat 

dijadikan titik awal dalam memilih pasangan karena memengaruhi keharmonisan rumah 

tangga. Tanpa mempertimbangkannya, pernikahan berisiko menimbulkan 

ketidakseimbangan, yang dapat berujung pada konflik dan keretakan keluarga (Basri, 

2024).  

Mengabaikan konsep kafā’ah dapat berdampak serius pada kehidupan 

pernikahan. Ketidakcocokan antara suami dan istri seringkali menimbulkan masalah 

sehari-hari, misalnya dalam urusan profesional atau ekonomi, yang berujung pada 

ketidakseimbangan peran dan tanggung jawab. Situasi ini berpotensi memicu konflik 

berkepanjangan dan bahkan kekerasan dalam rumah tangga (Hasanah, 2024). Lebih 

lanjut, ketidaksetaraan juga dapat memunculkan perbedaan visi dan persepsi tentang 

membangun rumah tangga. Perbedaan-perbedaan ini seringkali berujung pada 

perselisihan dan komunikasi yang buruk, yang jika dibiarkan, dapat berujung pada 

perceraian (Nida, 2022). Dengan demikian, mempertimbangkan kafā'ah sebelum 



Muhammad Adib Darmawan, etc., Rekonstruksi Konsep Kafa’ah Sebagai … 
 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 371  
 

menikah merupakan langkah penting dalam membangun keluarga ideal, harmonis, dan 

lestari. 

Beberapa penelitian terdahulu juga telah mengkaji konsep kafā'ah dari berbagai 

perspektif. Muhammad Barrunnawa menjelaskan bahwa para ulama sepakat 

menempatkan akhlak dan ilmu sebagai aspek utama, tetapi berbeda pendapat mengenai 

pentingnya nasab, terutama bagi laki-laki (Barrunnawa, 2017). Hal ini berbeda dengan 

penelitian Humaidi yang menunjukkan bahwa meskipun para kiai memiliki pendapat 

yang berbeda, keduanya menekankan bahwa kafā'ah mencakup kesamaan dalam akhlak, 

kesalehan, nasab, kekayaan ekonomi, dan tingkat mutu pendidikan (Humaidi, 2011). 

Fahmi Nur Syehu menambahkan bahwa kesetaraan antar pasangan juga dilihat dari aspek 

agama, nasab, dan pekerjaan (hirfah) (Syehu, 2021). Putri Gasirah Irliyanti, melalui 

kajian terhadap tokoh-tokoh Muhammadiyah, menyatakan bahwa konsep kafā'ah 

merupakan langkah awal bagi pasangan untuk membangun kesetaraan dalam berbagai 

aspek kehidupan dengan mengutamakan aspek keagamaan (Irliyanti, 2024). Sementara 

itu, Imaro Sidqi dan Mhd Rasidin menunjukkan bahwa ulama Rifa'iyah memahami 

kafā'ah sebagai kesetaraan dan keharmonisan antara laki-laki dan perempuan, dengan 

menitikberatkan pada aspek keagamaan. Namun, mereka juga mempertimbangkan 

faktor-faktor lain seperti kecantikan, keturunan, dan kekayaan, serta aspek-aspek 

pendukung lainnya, termasuk pendidikan, sosial, dan budaya (Sidqi & Rasidin, 2023).  

Meskipun beragam penelitian tersebut menunjukkan kekayaan perspektif dalam 

memahami konsep kafā’ah, sebagian besar kajian masih berfokus pada pemetaan aspek-

aspek kafā’ah secara normatif dan deskriptif, baik dalam kerangka fiqh klasik maupun 

pandangan tokoh-tokoh keagamaan tertentu. Penekanan utama penelitian-penelitian 

tersebut umumnya terletak pada identifikasi unsur-unsur kesetaraan yang dianggap ideal 

dalam perkawinan, seperti agama, akhlak, nasab, ekonomi, dan pendidikan, tanpa analisis 

yang mendalam mengenai bagaimana konsep kafā’ah tersebut beroperasi dalam struktur 

relasi keluarga secara konkret. Selain itu, kajian-kajian yang ada cenderung belum 

mengintegrasikan konsep kafā’ah dengan kerangka teori sosiologi keluarga untuk 

menguji fungsi sosialnya dalam menjaga stabilitas, integrasi, dan keberlanjutan rumah 

tangga, terutama ketika konsep kafā’ah dipahami dalam relasi peran yang bersifat 

hierarkis. Dengan demikian, masih terdapat celah penelitian terkait analisis kafā’ah 

sebagai mekanisme sosial dalam sistem keluarga melalui pendekatan struktural-

fungsional. 

Celah penelitian tersebut menunjukkan perlunya kajian yang tidak hanya 

mendeskripsikan konsep kafā’ah, tetapi juga menelaah secara kritis bagaimana prinsip 

tersebut dipahami dan dijalankan dalam konteks relasi keluarga yang nyata. Dalam 

konteks ini, pemikiran ulama lokal dengan otoritas sosial-keagamaan yang kuat menjadi 



Muhammad Adib Darmawan, etc., Rekonstruksi Konsep Kafa’ah Sebagai … 
 

372 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

penting untuk dikaji, karena pandangan mereka kerap membentuk pola praktik dan 

legitimasi relasi rumah tangga di tingkat masyarakat. Salah satu tokoh yang relevan untuk 

dianalisis adalah, KH Ahmad Zabidi Marzuqi, seorang pemimpin tarekat sufi dan ulama 

karismatik di Yogyakarta, menafsirkan konsep kafā’ah secara lebih mendalam. 

Menurutnya, kafā’ah bukan sekadar soal kesetaraan, tetapi juga mencakup prinsip 

kepemimpinan dalam rumah tangga, yang menegaskan bahwa seorang suami harus 

memiliki otoritas yang lebih tinggi untuk menjaga keutuhan rumah tangga dan mencegah 

munculnya konflik. (wawancara pribadi, 15 Juli 2025). Perspektif ini menghadirkan 

ruang analisis sosiologis untuk menguji bagaimana konsep kafā’ah berfungsi sebagai 

mekanisme keseimbangan keluarga dalam struktur relasi yang hierarkis 

Penafsiran ini menantang tren egaliter yang dominan dalam wacana hukum 

keluarga Islam kontemporer, yang umumnya menekankan hubungan simetris antara 

suami istri (Mappasessu, 2024). Sebaliknya, pandangan KH. Ahmad Zabidi Marzuqi 

justru memperkenalkan kembali gagasan harmoni hierarkis, keseimbangan yang tidak 

dibangun atas dasar status yang setara, melainkan melalui diferensiasi fungsional peran 

antara suami dan istri. Dari sudut pandang sosiologi, pandangan ini memunculkan 

pertanyaan kritis: apakah penafsiran Kyai Zabidi tentang kafā’ah benar-benar berfungsi 

untuk menjaga keseimbangan sosial dalam keluarga, atau justru berpotensi mereproduksi 

ketimpangan struktural dengan dalih menciptakan harmoni fungsional?.  

Teori struktural-fungsional Talcott Parsons menyediakan kerangka analitis yang 

relevan untuk mengkaji ketegangan ini. Parsons menegaskan bahwa setiap sistem sosial, 

termasuk keluarga, hanya dapat mencapai stabilitas jika setiap subsistemnya menjalankan 

peran dan fungsinya secara harmonis melalui empat elemen utama kerangka kerja AGIL 

(Adaptasi, Pencapaian Tujuan, Integrasi, dan Latensi) (Sukidin. Suharso, 2015). Namun, 

dalam konteks wacana gender modern, model harmoni fungsional ini sering dikritik, 

karena struktur yang dirancang untuk menjaga stabilitas sosial juga berpotensi 

melanggengkan ketidaksetaraan ketika peran sosial distandarisasi tanpa 

mempertimbangkan dinamika kesetaraan antara laki-laki dan perempuan (Nurhikmah & 

Yumna, 2024). 

Oleh karena itu, penelitian ini berupaya mengkaji ulang pemikiran KH Ahmad 

Zabidi Marzuqi tentang konsep kafā’ah melalui kacamata teori struktural-fungsional 

Talcott Parsons. Penelitian ini tidak hanya bertujuan untuk memvalidasi pandangannya, 

tetapi juga untuk menguji secara kritis sejauh mana konsepsi hierarkisnya tentang peran 

dalam keluarga selaras atau bertentangan dengan prinsip-prinsip keseimbangan dan 

adaptasi sosial yang menjadi dasar stabilitas dalam konteks keluarga modern. 

Penelitian ini membahas dua pertanyaan utama: Bagaimana KH Ahmad Zabidi 

Marzuqi memandang kafā’ah sebagai fondasi keharmonisan keluarga dalam struktur 



Muhammad Adib Darmawan, etc., Rekonstruksi Konsep Kafa’ah Sebagai … 
 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 373  
 

rumah tangga hierarkis, dan bagaimana teori struktural-fungsional Talcott Parsons 

menjelaskan dimensi hierarkis kafā’ah ini? Untuk itu, penelitian ini pertama-tama 

bertujuan untuk mendeskripsikan perspektif KH Ahmad Zabidi Marzuqi tentang kafā’ah 

dan perannya dalam mewujudkan keluarga sakinah, dan selanjutnya, menganalisis 

perspektif ini melalui kerangka AGIL dari teori struktural-fungsional Talcott Parsons. 

Penelitian ini berkontribusi pada reinterpretasi sosiologis konsep keluarga Islam 

dengan memposisikan kafā’ah sebagai mekanisme dinamis untuk negosiasi peran dalam 

sistem keluarga. Penelitian ini menantang kecenderungan untuk membaca Parsons hanya 

sebagai alat untuk melegitimasi hierarki, dan justru menunjukkan bahwa keharmonisan 

fungsional dalam rumah tangga Muslim mungkin memerlukan pemikiran ulang terhadap 

struktur gender tradisional untuk menjaga keseimbangan sejati dalam semangat sakinah, 

mawaddah, wa rahmah. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

deskriptif-analitis dalam bentuk studi tokoh. Pendekatan ini dipilih untuk memahami dan 

menganalisis secara mendalam konsep kafā’ah dalam pemikiran KH Ahmad Zabidi 

Marzuqi serta implikasi sosiologisnya dalam struktur relasi keluarga. Analisis dilakukan 

dengan menggunakan perspektif sosiologi keluarga, khususnya teori struktural-

fungsional Talcott Parsons melalui skema AGIL (Adaptation, Goal Attainment, 

Integration, dan Latency), guna menelaah fungsi sosial konsep kafā’ah dalam menjaga 

stabilitas dan keseimbangan sistem keluarga. Data penelitian terdiri atas data primer yang 

diperoleh melalui wawancara mendalam dengan KH Ahmad Zabidi Marzuqi dan data 

sekunder yang bersumber dari buku, jurnal ilmiah, serta karya akademik lain yang relevan 

dengan tema kafā’ah dan hukum keluarga Islam. 

Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara dan studi kepustakaan. Data 

yang diperoleh kemudian dianalisis secara tematik dan interpretatif melalui beberapa 

tahapan, yaitu klasifikasi data berdasarkan tema utama, analisis fungsi sosial konsep 

kafā’ah menggunakan kerangka AGIL, serta analisis kritis dengan membandingkan 

pandangan KH Ahmad Zabidi Marzuqi dengan wacana hukum keluarga Islam 

kontemporer, khususnya terkait relasi gender dan pembagian peran dalam rumah tangga. 

Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan teori dengan membandingkan data 

wawancara dan literatur serta menguji temuan penelitian menggunakan perspektif hukum 

keluarga Islam dan sosiologi keluarga. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Gambaran Umum Konsep Kafā’ah 



Muhammad Adib Darmawan, etc., Rekonstruksi Konsep Kafa’ah Sebagai … 
 

374 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

Dalam literatur fiqh klasik, konsep kafā’ah dipahami sebagai prinsip kesepadanan 

antara calon suami dan istri yang mencakup beberapa aspek tertentu, seperti agama, 

nasab, profesi, dan kondisi ekonomi (An-Naisābūrī, 1955). Para ulama sepakat bahwa 

kafā’ah tidak termasuk rukun atau syarat sah perkawinan, (Al-Jaziri, 2003) melainkan 

berfungsi sebagai mekanisme sosial untuk menjaga keharmonisan rumah tangga dan 

mencegah potensi konflik setelah pernikahan. Penekanan terhadap kafā’ah dalam fiqh 

klasik juga berkaitan erat dengan upaya menjaga martabat keluarga dan stabilitas sosial 

dalam struktur masyarakat Muslim tradisional (Al-Khin et al., 1992). 

Perbedaan pandangan di kalangan ulama fiqh terutama terletak pada sejauh mana 

aspek-aspek sosial seperti nasab, kekayaan, dan status profesi harus dipertimbangkan 

dalam menentukan kafā’ah. Sebagian ulama menempatkan aspek agama dan akhlak 

sebagai unsur utama, sementara aspek lain diposisikan sebagai pelengkap yang bersifat 

kontekstual (An-Naisābūrī, 1955). Keragaman pandangan ini menunjukkan bahwa 

konsep kafā’ah sejak awal tidak bersifat tunggal dan statis, melainkan terbuka terhadap 

penafsiran yang dipengaruhi oleh kondisi sosial dan budaya masyarakat tempat konsep 

tersebut berkembang. 

Namun demikian, pemahaman klasik mengenai kafā’ah tersebut lahir dalam 

konteks sosial yang ditandai oleh struktur masyarakat hierarkis dan pembagian peran 

gender yang relatif tegas (Jahroh, 2012). Dalam konteks masyarakat Muslim 

kontemporer, yang mengalami perubahan signifikan seperti meningkatnya akses 

pendidikan perempuan, transformasi peran ekonomi dalam keluarga, serta 

berkembangnya kesadaran akan kesetaraan gender, relevansi konsep kafā’ah perlu dikaji 

ulang secara kritis. Tanpa pembacaan kontekstual, penerapan kafā’ah berpotensi berubah 

dari mekanisme harmonisasi menjadi alat legitimasi stratifikasi sosial dalam relasi 

perkawinan (Akbar, 2025). 

Pada satu sisi, kafā’ah masih memiliki relevansi sebagai prinsip kesesuaian nilai, 

visi hidup, dan orientasi keagamaan pasangan dalam membangun keluarga. Kesamaan 

dalam aspek agama dan komitmen moral terbukti berperan penting dalam menjaga 

stabilitas rumah tangga (Hadi et al., 2025). Namun, pada sisi lain, penekanan berlebihan 

pada aspek status sosial, ekonomi, dan latar belakang keluarga berpotensi memperkuat 

ketimpangan struktural dan menghambat mobilitas sosial, terutama jika konsep kafā’ah 

diterapkan secara rigid dan ahistoris (Akbar, 2025). Oleh karena itu, kafā’ah perlu 

dipahami sebagai konsep yang bersifat dinamis dan fungsional, bukan sebagai standar 

normatif yang beku. 

Ketegangan antara konsep kafā’ah dan prinsip kesetaraan menjadi isu penting 

dalam diskursus hukum keluarga Islam kontemporer. Prinsip kafā’ah menekankan 

kesetaraan martabat dan hak antara suami dan istri (Hidayat, 2025), sementara kafā’ah, 



Muhammad Adib Darmawan, etc., Rekonstruksi Konsep Kafa’ah Sebagai … 
 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 375  
 

dalam interpretasi tertentu, mengandaikan diferensiasi status dan peran dalam rumah 

tangga (Yustika et al., 2024). Ketegangan ini memunculkan perdebatan apakah kafā’ah 

berfungsi sebagai instrumen integrasi sosial yang menjaga keharmonisan keluarga, atau 

justru mereproduksi ketimpangan gender dan sosial dengan dalih stabilitas dan 

keteraturan rumah tangga. 

Dalam konteks ketegangan tersebut, kajian terhadap pemikiran KH Ahmad Zabidi 

Marzuqi menjadi relevan untuk dianalisis secara sosiologis. Pandangannya tentang 

kafā’ah tidak sepenuhnya mengikuti arus egalitarian yang dominan, tetapi menekankan 

keseimbangan keluarga melalui diferensiasi fungsional peran suami dan istri. Perspektif 

ini membuka ruang analisis kritis mengenai bagaimana konsep kafā’ah dapat 

direkonstruksi sebagai mekanisme keseimbangan sosial dalam keluarga, serta sejauh 

mana gagasan harmoni hierarkis yang ditawarkan mampu menjawab tantangan relasi 

keluarga Muslim dalam konteks sosial modern. 

Pandangan KH Ahmad Zabidi Marzuqi Tentang Konsep Kafā'ah Dalam 

Membangun Keluarga Sakinah 

KH Ahmad Zabidi Marzuqi merupakan ulama pesantren yang memiliki otoritas 

keagamaan dan pengaruh sosial yang kuat di Yogyakarta. Ia dikenal sebagai pendidik dan 

pemimpin pesantren yang aktif menyampaikan pandangan keislaman dalam bidang 

akidah, ibadah, dan kehidupan keluarga, baik melalui pengajaran langsung maupun 

ceramah keagamaan (Daniyulloh, 2022). Latar belakang keilmuan pesantren yang kuat 

serta keterlibatannya dalam pembinaan umat membentuk corak pemikirannya yang 

menekankan stabilitas sosial, keteraturan peran, dan tanggung jawab moral dalam 

kehidupan rumah tangga (Sabarudin, 2023). Dalam konteks hukum keluarga Islam, 

pandangan KH Ahmad Zabidi Marzuqi tentang perkawinan, termasuk konsep kafā’ah 

tidak hanya bersifat normatif-teologis, tetapi juga merefleksikan pengalaman praksisnya 

dalam membimbing keluarga Muslim di masyarakat. Posisi sosial dan keagamaannya 

tersebut menjadikan pemikirannya relevan untuk dikaji sebagai representasi pandangan 

ulama lokal dalam merespons dinamika relasi keluarga dan perubahan sosial 

kontemporer. 

Berdasarkan hasil wawancara, KH Ahmad Zabidi Marzuqi memaknai kafā’ah 

sebagai prinsip kesesuaian dan keserasian antara suami dan istri yang berfungsi menjaga 

keharmonisan rumah tangga. Dalam pandangannya, kafā’ah tidak hanya berkaitan 

dengan aspek material atau sosial, tetapi terutama berakar pada kesamaan orientasi 

keagamaan dan kesiapan menjalankan peran dalam keluarga (wawancara pribadi, 15 Juli 

2025). Pemaknaan ini menunjukkan bahwa kafā’ah diposisikan sebagai instrumen 

preventif untuk meminimalkan konflik dan menjaga stabilitas relasi suami-istri, bukan 

sebagai syarat legal formal perkawinan. 



Muhammad Adib Darmawan, etc., Rekonstruksi Konsep Kafa’ah Sebagai … 
 

376 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

Namun, pemahaman KH Ahmad Zabidi tentang kafā’ah tidak berhenti pada 

prinsip kesetaraan nilai semata. Ia menegaskan pentingnya kepemimpinan suami dalam 

struktur rumah tangga, dengan merujuk pada konsep qiwāmah sebagaimana dipahami 

dalam tradisi fiqh dan tafsir klasik. Menurutnya, kepemimpinan laki-laki diperlukan 

untuk menjaga keteraturan dan mencegah ketimpangan peran yang dapat memicu konflik 

internal (wawancara pribadi, 15 Juli 2025). Dalam kerangka ini, kafā’ah dipahami 

sebagai kesesuaian yang memungkinkan pembagian peran berjalan secara fungsional, di 

mana stabilitas keluarga dicapai melalui diferensiasi peran yang jelas antara suami dan 

istri. 

Jika dibaca secara interpretatif, pandangan KH Ahmad Zabidi tersebut 

mencerminkan model harmoni keluarga yang bertumpu pada keseimbangan fungsional, 

bukan kesetaraan status. Perspektif ini berbeda dengan kecenderungan hukum keluarga 

Islam kontemporer yang banyak menekankan prinsip musāwah (kesetaraan) dan 

kemitraan suami-istri (Royhan & Sukiati, 2023). Sejumlah pemikir hukum keluarga 

modern memandang bahwa keharmonisan rumah tangga lebih efektif dibangun melalui 

relasi yang simetris, dialogis, dan berbasis negosiasi peran (Insiyah, 2019). Dalam 

konteks ini, pandangan KH Ahmad Zabidi dapat dipahami sebagai bentuk resistensi 

terhadap model egalitarian yang dianggap berpotensi mengaburkan struktur tanggung 

jawab dalam keluarga. 

Dibandingkan dengan pandangan tokoh-tokoh kontemporer yang menekankan 

kesetaraan peran dan relasi kemitraan, pemikiran KH Ahmad Zabidi menunjukkan 

orientasi yang lebih dekat dengan tradisi struktural klasik. Akan tetapi, berbeda dari 

pendekatan fiqh normatif yang menekankan hierarki sebagai legitimasi otoritas, KH 

Ahmad Zabidi menekankan dimensi etis dan tanggung jawab moral kepemimpinan 

suami. Dalam pandangannya, dominasi peran laki-laki tidak dimaknai sebagai dominasi, 

melainkan sebagai amanah yang harus dijalankan secara adil, bijaksana, dan bertanggung 

jawab demi tercapainya keluarga sakinah (wawancara pribadi, 15 Juli 2025). 

Dalam dialog dengan wacana hukum keluarga Islam kontemporer, pandangan KH 

Ahmad Zabidi menghadirkan ketegangan konseptual yang signifikan. Di satu sisi, 

penekanannya pada diferensiasi peran sejalan dengan tujuan menjaga stabilitas dan 

keteraturan keluarga. Namun, di sisi lain, model ini berpotensi membatasi ruang negosiasi 

peran dalam konteks sosial modern yang ditandai oleh meningkatnya partisipasi 

perempuan dalam ranah publik dan ekonomi. Ketegangan ini menunjukkan bahwa 

konsep kafā’ah dalam pemikiran KH Ahmad Zabidi tidak dapat dibaca secara normatif 

semata, melainkan perlu dianalisis sebagai konstruksi sosial yang beroperasi dalam 

konteks tertentu. 



Muhammad Adib Darmawan, etc., Rekonstruksi Konsep Kafa’ah Sebagai … 
 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 377  
 

Dengan demikian, pandangan KH Ahmad Zabidi Marzuqi tentang kafā’ah 

merepresentasikan suatu model keharmonisan keluarga yang berbasis pada keseimbangan 

fungsional dan kepemimpinan moral. Model ini menawarkan alternatif terhadap wacana 

egalitarian murni, sekaligus membuka ruang kritik terkait relevansinya dalam dinamika 

keluarga Muslim kontemporer. Oleh karena itu, analisis terhadap pandangan ini menjadi 

penting tidak hanya untuk memahami posisi kafā’ah dalam pemikiran seorang ulama 

lokal, tetapi juga untuk menilai sejauh mana konsep tersebut dapat direkonstruksi agar 

tetap sejalan dengan prinsip keadilan relasional dan perubahan sosial dalam hukum 

keluarga Islam. 

Analisis Sosiologi Keluarga Pandangan KH Ahmad Zabidi Marzuqi Mengenai 

Konsep Kafā'ah dalam Pembentukan Keluarga Sakinah 

A. Reinterpretasi Kafā’ah sebagai Mekanisme Fungsional 

Talcott Parsons, dalam gagasannya, menyatakan bahwa masyarakat sebagai suatu 

sistem sosial terdiri dari berbagai bagian yang saling terkait, yang masing-masing 

memiliki fungsi dan peran dalam menjaga keseimbangan dan stabilitas sosial (Razak, 

2017). Ia mengemukakan teori yang menjelaskan bahwa kehidupan sosial manusia 

terbentuk dari berbagai sistem, termasuk sistem sosial, sistem budaya, sistem tindakan, 

dan sistem kepribadian (Sukidin. Suharso, 2015). Semua sistem ini saling terkait erat, dan 

keberadaan satu sistem akan memengaruhi sistem lainnya (Raho, 2021). Pola sistem ini 

akan terlihat ketika segala sesuatu bergerak menjalankan perannya masing-masing 

sebagai satu kesatuan utuh (Sukidin. Suharso, 2015). Kesatuan sistem ini pada akhirnya 

berorientasi pada satu tujuan, yaitu terciptanya keseimbangan (equilibrium) dalam 

tatanan sosial (Sukidin. Suharso, 2015). Teori ini kemudian dikenal sebagai teori 

struktural fungsional. 

Pembahasan dalam makalah ini menyajikan teori fungsional struktural untuk 

mengkaji pandangan KH Ahmad Zabidi Marzuqi mengenai konsep kafā'ah dalam 

pembentukan keluarga sakinah. Teori ini berupaya menjelaskan dan mengelaborasi 

pandangan tersebut dengan menekankan eksistensi dan hakikat konsep kafā'ah 

berdasarkan realitas sosial yang berkembang di masyarakat. Fokus kajian diarahkan pada 

teori sistem sosial, yang dalam konteks ini diharapkan dapat menunjukkan bagaimana 

konsep kafā'ah berperan dalam menciptakan keseimbangan dan stabilitas dalam 

kehidupan bermasyarakat. Hubungan antara teori sistem sosial Talcott Parson dengan 

pembahasan ini terletak pada struktur rumah tangga sebagai suatu unit sosial yang 

berupaya senantiasa menjaga keseimbangan dan keharmonisan dalam kehidupan 

berkeluarga. 

KH Ahmad Zabidi menyatakan bahwa konsep kafā'ah merupakan bentuk 

kesetaraan yang mencakup beberapa indikator sebagai barometer dalam menentukan 



Muhammad Adib Darmawan, etc., Rekonstruksi Konsep Kafa’ah Sebagai … 
 

378 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

pasangan. Konsep kafā'ah digambarkan sebagai upaya untuk menciptakan keluarga 

sejahtera dan bahagia. Ketika pandangan ini dikaitkan dengan teori sosial, jelas bahwa 

konsep kafā'ah dimaksudkan untuk menciptakan keseimbangan dalam sistem keluarga 

secara keseluruhan. Menurutnya, keluarga yang dibangun tanpa kesetaraan dalam 

beberapa aspek kafā'ah berpotensi menciptakan kesenjangan yang dapat menghambat 

keseimbangan sistem. Ketidakcocokan kualitas pribadi di antara anggota keluarga pada 

akhirnya dapat menciptakan kesenjangan yang berujung pada konflik (Hasanah, 2024). 

Oleh karena itu, konsep kafā'ah perlu dianggap sebagai faktor penting dalam mencapai 

keluarga sejahtera dan bahagia, serta menjaga sistem yang seimbang dalam rumah tangga. 

Lebih lanjut, konsep kafā'ah menjadi faktor pendukung kelancaran sistem 

keluarga melalui pelaksanaan fungsi dan peran masing-masing unsur dalam rumah tangga 

(Sukidin. Suharso, 2015). Ketimpangan antaranggota keluarga dapat mengganggu 

keseimbangan sistem dengan memicu disfungsi peran yang seharusnya dijalankan (Raho, 

2021). Misalnya, perbedaan pemahaman antarpasangan dalam membangun rumah 

tangga, khususnya mengenai kewajiban suami sebagai pencari nafkah dan pelindung 

keluarga. Jika suami beranggapan bahwa menafkahi keluarga bukanlah kewajibannya, 

maka kondisi ini mencerminkan disfungsi peran yang dapat mengganggu keharmonisan 

keluarga. Oleh karena itu, penerapan konsep kafā'ah sejak sebelum menikah menjadi 

penting agar fungsi dan peran dalam sistem keluarga dapat berjalan lancar serta menjaga 

keutuhan dan keseimbangan keluarga. 

Talcott Parsons menyatakan bahwa teori struktural-fungsionalnya menekankan 

keseimbangan sistem sosial dalam keluarga dan masyarakat (Treviño & Staubmann, 

2021). Pernyataan KH Ahmad Zabidi Marzuqi mengenai keluarga harmonis merupakan 

serangkaian upaya yang dilakukan oleh setiap pasangan untuk menciptakan keluarga 

sejahtera dan bahagia. Keluarga sejahtera dan bahagia dikonotasikan dengan 

keseimbangan dan stabilitas, yang diharapkan menjadi suasana yang konstan dalam 

rumah tangga. Keseimbangan dan stabilitas ini ditandai dengan fungsi dan peran anggota 

keluarga, sehingga mencapai tujuan pernikahan (Raho, 2021). Hal ini menunjukkan 

bahwa pandangannya tentang konsep keluarga harmonis mewakili tujuan teori struktural-

fungsional, yang berupaya mencapai keseimbangan dan integritas keluarga melalui 

pelaksanaan fungsi dan peran dalam rumah tangga. 

Penerapan konsep kafā'ah pada keluarga sejahtera tidak terlepas dari kenyataan 

bahwa kafā'ah merupakan instrumen krusial yang perlu dipertimbangkan secara matang 

sebelum pernikahan, dengan tujuan utama mewujudkan keluarga sejahtera. Keluarga 

sejahtera dapat dipahami sebagai unit sosial terkecil dalam masyarakat, yang 

membutuhkan sistem yang seimbang agar fungsi dan peran rumah tangga dapat berjalan 

sesuai tujuannya. Keluarga pada hakikatnya merupakan suatu kesatuan sistem yang 



Muhammad Adib Darmawan, etc., Rekonstruksi Konsep Kafa’ah Sebagai … 
 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 379  
 

terdiri dari seluruh anggota keluarga, yang masing-masing memiliki fungsi dan peran 

yang berbeda. Tanpa keselarasan dalam menjalankan fungsi-fungsi tersebut, misalnya 

karena ketidaksesuaian dalam aspek-aspek tertentu akan muncul kesenjangan dan 

hambatan dalam berjalannya sistem keluarga (Raho, 2021). Dalam hal ini, konsep kafā'ah 

menjadi unsur krusial yang harus dipenuhi agar sistem keluarga dapat berjalan dengan 

baik dan lancar. Penerapan kafā'ah berdasarkan kriteria yang telah ditetapkan diyakini 

dapat menciptakan keharmonisan keluarga sekaligus meminimalisir potensi konflik dan 

kesenjangan dalam kehidupan rumah tangga. 

Lebih lanjut, KH Ahmad Zabidi menekankan bahwa laki-laki seharusnya 

memiliki kedudukan yang lebih tinggi daripada perempuan, dengan tujuan mencegah 

terjadinya ketimpangan, konflik, atau meremehkan istri terhadap suaminya dalam 

kepemimpinan keluarga. Pandangan ini menyarankan suatu pola yang bertujuan menjaga 

keseimbangan dan stabilitas keluarga, sekaligus memastikan keutuhan rumah tangga 

tetap terjaga dan mencegah kerusakan fungsi dan peran anggota keluarga. Dengan 

demikian, keluarga yang harmonis bukanlah sesuatu yang terbentuk secara instan, 

melainkan hasil dari upaya dan langkah-langkah yang terencana. Hal ini menandakan 

suatu sistem terpadu yang harus berjalan secara harmonis, melibatkan fungsi dan peran 

yang dijalankan secara proporsional oleh setiap anggota keluarga. 

Berdasarkan gagasan ini, dari perspektif Talcott Parsons, pandangan KH Ahmad 

Zabidi dapat diinterpretasikan melalui lensa diferensiasi fungsional, suatu kondisi di 

mana setiap elemen dalam suatu sistem sosial menjalankan fungsi khususnya untuk 

menjaga keseimbangan sistemik (Taylor, 2024). Keluarga, sebagai salah satu sistem 

sosial yang paling fundamental, membutuhkan diferensiasi peran yang jelas untuk 

menjaga harmoni dan keseimbangan. Dalam kerangka struktural-fungsional ini, gagasan 

KH Zabidi tentang dominasi laki-laki dapat dibaca bukan sebagai pernyataan 

ketidaksetaraan berbasis nilai, melainkan sebagai ekspresi spesialisasi peran yang 

bertujuan untuk menjaga stabilitas keluarga. 

Meskipun demikian, pembacaan kritis tetap diperlukan. Meskipun Parsons 

menekankan diferensiasi sebagai mekanisme untuk mencapai harmoni sistemik, 

pemikiran sosiologis modern memunculkan pertanyaan apakah diferensiasi semacam itu 

secara tidak sengaja dapat mereproduksi asimetri struktural, terutama ketika otoritas 

secara konsisten disejajarkan dengan peran laki-laki dan subordinasi dengan perempuan. 

Oleh karena itu, interpretasi KH Zabidi tentang kafā’ah mengungkap ketegangan 

sosiologis yang inheren antara upaya mencapai keseimbangan fungsional dan persistensi 

hierarki gender dalam sistem keluarga. 

Penafsiran KH Ahmad Zabidi Marzuqi tentang kafā’ah memiliki nilai penting, 

karena berupaya menjaga keseimbangan dan keharmonisan keluarga melalui pembagian 



Muhammad Adib Darmawan, etc., Rekonstruksi Konsep Kafa’ah Sebagai … 
 

380 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

peran yang jelas, sebagaimana dijelaskan dalam teori struktural-fungsional Parsons. 

Namun, perspektif kafā’ah ini perlu dikaji ulang secara kritis agar tidak sekadar 

menegaskan kembali peran hierarkis antara laki-laki dan perempuan, melainkan 

mendorong suatu bentuk keseimbangan fungsional. Dalam konteks modern, kafā’ah 

seharusnya dipahami sebagai prinsip tanggung jawab dan rasa saling menghormati, alih-

alih sebagai pembenaran atas dominasi satu pihak atas pihak lainnya. Dengan demikian, 

esensi kafā’ah dapat tetap relevan sebagai fondasi bagi stabilitas keluarga dan 

keseimbangan sosial. 

B. Penerapan Skema AGIL pada Pemikiran KH Ahmad Zabidi 

Berdasarkan uraian tersebut, jika pandangan KH. Ahmad Zabidi Marzuqi tentang 

kafā’ah dikaitkan dengan teori fungsional struktural Talcott Parsons melalui kerangka 

AGIL (Sukidin. Suharso, 2015), maka dapat disimpulkan bahwa: 

1) Adaptasi: Dalam pandangan KH Ahmad Zabidi Marzuqi, konsep kafā’ah berfungsi 

sebagai sarana adaptasi keluarga terhadap realitas sosial, ekonomi, dan spiritual 

melalui kesesuaian nilai serta pembagian peran yang jelas. Namun, penekanan pada 

otoritas laki-laki berpotensi membatasi fleksibilitas adaptif keluarga, terutama dalam 

menghadapi dinamika sosial modern yang menuntut peran perempuan semakin aktif. 

Dalam kerangka Parsons, adaptasi yang efektif tidak hanya bergantung pada 

stabilitas struktur, tetapi juga pada kemampuan sistem keluarga untuk menyesuaikan 

diri secara fleksibel. Oleh karena itu, kafā’ah perlu dimaknai secara adaptif sebagai 

prinsip yang mendorong negosiasi peran dan kerja sama pasangan, bukan sebagai 

pembakuan peran yang kaku. 

2) Pencapaian Tujuan:  KH Ahmad Zabidi memandang kafā’ah sebagai instrumen 

moral untuk mencapai tujuan utama pernikahan, yaitu terwujudnya keluarga yang 

sakinah. Dalam perspektif struktural-fungsional, kepemimpinan suami dan peran istri 

dipahami sebagai mekanisme pencapaian tujuan keluarga. Namun, orientasi ini 

berisiko mereduksi makna sakinah menjadi sekadar stabilitas struktural, alih-alih 

ketenangan emosional dan moral yang dibangun melalui relasi dialogis. Oleh karena 

itu, pencapaian tujuan keluarga sakinah menuntut redefinisi kafā’ah sebagai 

kemitraan kolaboratif yang menekankan cinta, komunikasi, dan tanggung jawab 

bersama. 

3) Integrasi: Konsep kafā’ah berperan dalam menjaga integrasi keluarga dengan 

menyediakan kerangka normatif yang mengatur pembagian peran dan mencegah 

konflik internal. Bagi KH Ahmad Zabidi, keharmonisan tercapai ketika setiap 

pasangan menjalankan perannya secara konsisten, sejalan dengan gagasan Parsons 

tentang integrasi sistem sosial melalui nilai bersama. Namun, integrasi yang 

bertumpu semata pada kepatuhan berisiko menekan resiprositas emosional dan 



Muhammad Adib Darmawan, etc., Rekonstruksi Konsep Kafa’ah Sebagai … 
 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 381  
 

partisipasi setara. Dalam konteks keluarga modern, integrasi yang berkelanjutan 

menuntut komunikasi timbal balik dan kesepakatan bersama yang memungkinkan 

kedua pasangan terlibat aktif dalam menjaga keharmonisan relasi. 

4) Latensi: Dalam fungsi latensi, kafā’ah dipahami sebagai sarana pelestarian nilai dan 

transmisi norma keluarga Islam dari satu generasi ke generasi berikutnya. KH Ahmad 

Zabidi menekankan kepemimpinan laki-laki sebagai penopang keberlanjutan nilai 

tersebut, yang dalam perspektif Parsons berfungsi menjaga stabilitas sistem. Namun, 

dari sudut pandang sosiologi kontemporer, pelestarian nilai yang bersifat hierarkis 

berpotensi mereproduksi pola patriarki. Oleh karena itu, latensi perlu dipahami 

sebagai proses dinamis yang tidak hanya mewariskan nilai, tetapi juga merefleksikan 

dan menyesuaikannya dengan perkembangan sosial. Dalam kerangka ini, kafā’ah 

dapat berfungsi sebagai mekanisme pembaruan nilai melalui pendidikan, 

keteladanan, dan refleksi bersama dalam keluarga. 

C. Tantangan Penerapan Konsep Kafā’ah di Masyarakat Modern dan Relevansinya 

dalam Hukum Positif Indonesia 

Penerapan konsep kafā’ah dalam masyarakat Muslim modern menghadapi 

sejumlah tantangan struktural dan kultural yang tidak sepenuhnya diakomodasi oleh 

pemahaman fiqh klasik. Perubahan pola relasi gender, meningkatnya partisipasi 

perempuan dalam pendidikan dan sektor ekonomi, serta bergesernya struktur keluarga 

dari model tradisional ke arah yang lebih egalitarian menuntut fleksibilitas dalam 

pembagian peran rumah tangga (Royhan & Sukiati, 2023). Dalam konteks ini, 

pemahaman kafā’ah yang menekankan kesepadanan berbasis status sosial, ekonomi, atau 

kepemimpinan tunggal berpotensi mengalami ketegangan dengan realitas keluarga 

modern yang dibangun melalui negosiasi peran dan kerja sama yang lebih setara antara 

suami dan istri. Tantangan tersebut menunjukkan bahwa kafā’ah tidak lagi dapat 

dipahami sebagai konsep statis, melainkan perlu dibaca sebagai prinsip yang kontekstual 

dan adaptif terhadap dinamika sosial. 

Selain tantangan sosial, penerapan kafā’ah juga menghadapi batasan normatif 

dalam konteks hukum positif Indonesia. Sistem hukum perkawinan nasional tidak 

menjadikan kafā’ah sebagai syarat sah maupun syarat administratif perkawinan. Undang-

Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan menegaskan prinsip persetujuan kedua 

calon mempelai serta kesetaraan hak dan kewajiban suami istri sebagai dasar 

pembentukan keluarga (Undang-Undang Perkawinan, 2023). Lebih lanjut, Pasal 61 

Kompilasi Hukum Islam (KHI) secara eksplisit menyatakan bahwa ketidaksekufuan tidak 

dapat dijadikan alasan untuk mencegah perkawinan, kecuali dalam hal perbedaan agama 

(Kompilasi Hukum Islam (KHI), 1991). Ketentuan ini menunjukkan bahwa negara 



Muhammad Adib Darmawan, etc., Rekonstruksi Konsep Kafa’ah Sebagai … 
 

382 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

memposisikan kafā’ah sebagai pertimbangan etis sosiologis, bukan sebagai norma hukum 

yang mengikat secara yuridis. 

Dalam konteks tersebut, konsep kafā’ah lebih relevan dipahami sebagai instrumen 

moral dan kultural yang berfungsi pada tahap pra-perkawinan, bukan sebagai alat 

pembatas hak untuk menikah. Relevansi kafā’ah terletak pada kemampuannya membantu 

calon pasangan menilai kesesuaian nilai, visi hidup, dan kesiapan menjalani peran 

keluarga secara bertanggung jawab. Namun, ketika konsep ini diterapkan secara rigid dan 

ahistoris, kafā’ah berpotensi bertentangan dengan prinsip kesetaraan dan perlindungan 

hak individu yang dijamin oleh hukum positif. Oleh karena itu, penerapan kafā’ah dalam 

konteks Indonesia menuntut pemaknaan yang proporsional, yaitu sebagai pedoman etis 

yang bersifat persuasif, bukan sebagai standar normatif yang eksklusif. 

Dengan demikian, dalam masyarakat modern Indonesia yang plural dan dinamis, 

konsep kafā’ah perlu direkonstruksi sebagai prinsip keseimbangan relasional yang 

mendukung kerja sama, tanggung jawab bersama, dan keadilan dalam keluarga. 

Rekonstruksi ini memungkinkan kafā’ah tetap relevan secara sosiologis tanpa 

bertentangan dengan prinsip musāwah dan kerangka hukum positif. Dalam kerangka 

tersebut, kafā’ah dapat berfungsi sebagai jembatan antara nilai-nilai normatif Islam dan 

tuntutan sosial-hukum modern dalam upaya membangun keluarga sakinah yang adaptif 

dan berkelanjutan. 

Tabel 1. Ringkasan Hasil Penelitian Konsep Kafā’ah dalam Pandangan KH Ahmad 

Zabidi Marzuqi  

Aspek Analisis Temuan Utama Penelitian Implikasi Analitis 

Pemaknaan 

Kafā’ah 

 

Kafā’ah dipahami sebagai 

kesesuaian nilai dan kesiapan 

menjalankan peran dalam 

rumah tangga, bukan semata 

kesetaraan status. 

 

Menunjukkan pergeseran 

kafā’ah dari konsep normatif 

menuju mekanisme 

keseimbangan relasional. 

 

Struktur Relasi 

Keluarga 

 

Menekankan kepemimpinan 

moral suami dan diferensiasi 

peran suami istri dalam 

membangun keluarga sakinah. 

Menghadirkan model harmoni 

hierarkis yang berbeda dari 

wacana egalitarian dominan. 

 

Analisis AGIL 

(Parsons)  
 

Kafā’ah berfungsi sebagai 

instrumen adaptasi, pencapaian 

tujuan, integrasi, dan pelestarian 

nilai keluarga. 

Menguatkan kafā’ah sebagai 

mekanisme stabilitas sistem 

keluarga, namun perlu 

fleksibilitas kontekstual. 



Muhammad Adib Darmawan, etc., Rekonstruksi Konsep Kafa’ah Sebagai … 
 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 383  
 

Tantangan 

Kontekstual  

 

Perubahan relasi gender dan 

tuntutan kemitraan menantang 

penerapan kafā’ah yang kaku. 

 

Menunjukkan perlunya 

reinterpretasi kafā’ah agar 

adaptif terhadap masyarakat 

modern. 

Hukum Positif 

Indonesia  

 

Kafā’ah tidak memiliki 

kekuatan yuridis mengikat 

dalam UU Perkawinan dan KHI. 

Menempatkan kafā’ah sebagai 

pedoman etis-sosiologis, 

bukan norma hukum formal. 

Rekonstruksi 

Konseptual  

 

Kafā’ah direkonstruksi sebagai 

prinsip keseimbangan 

fungsional-partisipatif. 

Menjembatani nilai normatif 

Islam dengan dinamika sosial 

dan hukum modern. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa konsep kafā’ah dalam pandangan KH Ahmad 

Zabidi Marzuqi dipahami sebagai mekanisme keseimbangan fungsional dalam keluarga 

yang menekankan kesesuaian nilai, kepemimpinan moral suami, dan diferensiasi peran 

antara suami dan istri. Melalui analisis sosiologi keluarga dengan pendekatan struktural-

fungsional Talcott Parsons (AGIL), kafā’ah berfungsi sebagai instrumen adaptasi, 

integrasi, pencapaian tujuan, dan pelestarian nilai keluarga. Namun, pembacaan kritis 

mengungkap bahwa pemaknaan kafā’ah yang terlalu menekankan struktur hierarkis 

berpotensi membatasi fleksibilitas relasional dalam konteks masyarakat modern yang 

ditandai oleh perubahan relasi gender dan meningkatnya tuntutan kemitraan dalam rumah 

tangga. Oleh karena itu, penelitian ini menegaskan perlunya rekonstruksi kafā’ah sebagai 

prinsip keseimbangan fungsional-partisipatif yang menekankan negosiasi peran, 

tanggung jawab bersama, dan keadilan relasional dalam pembentukan keluarga sakinah. 

Secara akademik, penelitian ini berkontribusi pada pengembangan kajian hukum 

keluarga Islam dengan memperluas analisis kafā’ah dari pendekatan normatif menuju 

pembacaan sosiologis yang kontekstual. Dari sisi hukum, temuan ini menegaskan bahwa 

kafā’ah memiliki relevansi etis-sosiologis, bukan yuridis-formal, sehingga penerapannya 

harus selaras dengan prinsip kesetaraan dan perlindungan hak dalam hukum positif 

Indonesia. Secara sosial, rekonstruksi kafā’ah diharapkan dapat menjadi rujukan reflektif 

bagi masyarakat dalam membangun relasi keluarga yang adaptif dan berkeadilan. 

Penelitian lanjutan disarankan untuk mengkaji penerapan konsep kafā’ah secara empiris 

dalam praktik keluarga Muslim kontemporer, membandingkannya dengan pandangan 

tokoh atau komunitas lain, serta mengeksplorasi relasi antara nilai kafā’ah dan kebijakan 

hukum keluarga di berbagai konteks sosial. 

 
 



Muhammad Adib Darmawan, etc., Rekonstruksi Konsep Kafa’ah Sebagai … 
 

384 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Akbar, A. R. (2025). Rekonstruksi Konsep Kafa’ah Dalam Pernikahan: Implikasi 
Pendidikan, Status Sosial Ekonomi, Dan Latar Belakang Budaya Terhadap 
Kesetaraan Dalam Kemitraan. Al-Ittihad: Jurnal Pemikiran Dan Hukum Islam, 
11(1), 139–154. https://doi.org/10.61817/ittihad.v11i1.267 

Al-Jaziri, A. al-R. ibn M. A. (2003). al-Fiqh ‘ala al-Madhāhib al-Arba‘ah (2nd ed.). Dār 
al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Khin, M., Al-Bugha, M., & Al-Sharbaji, A. (1992). al-Fiqhu al-Manhajī ‘ala 

Madhhab al-Imām al-Shāfi‘ī (1st ed.). Dār al-Qalam. 

An-Naisābūrī, A. al-Ḥusain M. ibn al-Ḥajjāj al-Q. (1955). Ṣaḥīḥ Muslim, jil. 2. al-
Qāhirah: Maṭbaʻat ʻĪsā al-Bābī al-Ḥalabī wa Syurakāh. 

Barrunnawa, M. (2017). Kafa’ah dalam Perspektif Kiai di Magelang (Perbandingan 

antara Keluarga Pondok Pesantren Darussalam Watucongol dengan Keluarga 

Pondok Pesantren Al-Asy’ari Tempuran) [Universitas Islam Negeri Sunan 
Kalijaga]. http://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/28450 

Basri, R. (2024). Fiqh Munakahat: 4 Mahzab dan Kebijakan Pemerintah (1st ed.). PT 
Rajagrafindo Persada. 

Daniyulloh, A. (2022). Perkembangan Thariqah Syaththariyah Oleh K.H. Ahmad Zabidi 

Marzuqi Di Giriloyo, Wukirsari, Imogiri, Bantul Tahun 2011-2022 M. UIN SUNAN 
KALIJAGA YOGYAKARTA. 

Hadi, A., Pitriani, L., & Nugraha, R. (2025). Pendidikan Akhlak Generasi Digital Native: 
Kajian Indikator, Tantangan, Dan Solusi Pembelajaran. Al-Urwatul Wutsqo : Jurnal 

Ilmu Keislaman Dan Pendidikan, 6(September), 216–227. 

Hasanah, H. (2024). Dampak Sosiologis pernikahan tidak sekufu dalam profesi (Studi 

Kasus di Desa Gambirono Kecamatan Bangsalsari Kabupaten Jember). Universitas 
Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember. 

Hidayat, D. M. (2025). Relevansi Konsep Kafaah dalam Perkawinan Islam: Studi 
Literatur terhadap Perspektif Klasik dan Modern. RARABI: Journal of Islamic 

Marriage and Civil Law, 1, 1–18. 

Humaidi, H. (2011). Pergeseran Makna Kafa’ah dalam Pernikahan: Sebuah Kajian 

Sosiologis terhadap Kafa’ah dalam Bingkai Pandangan Tokoh Agama dan Aktifis 

Kesetaraan Gender di Kota Malang. Universitas Islam Negeri Maulana Malik 
Ibrahim Malang. 

Insiyah, Z. (2019). Analisis Terhadap Kesetaraan Hak dan Kewajiban Suami-Istri dalam 

Keluarga Perspektif Musdah Mulia. Universitas Kiai Haji Achmad Siddiq Jember. 

Irliyanti, P. G. (2024). Konsep Kafaah dalam Pandangan Tokoh Muhammadiyah di Kota 

Makassar [Universitas Muhammadiyah Makassar]. 
https://digilibadmin.unismuh.ac.id/upload/41302-Full_Text.pdf 

Ismail, A. H. (2020). Pre-Married Education Urgention As an Effort To Prepare Wife 
Husbands for Marriage. NOMOI Law Review, 1(2). 
https://doi.org/10.30596/nomoi.v1i2.5084 

Jahroh, S. (2012). Reinterpretasi Prinsip Kafā’ah Sebagai Nilai Dasar Dalam Pola Relasi 



Muhammad Adib Darmawan, etc., Rekonstruksi Konsep Kafa’ah Sebagai … 
 

 

USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 | 385  
 

Suami Istri. Al-Aḥwāl, 5(2), 57–92. 

Jumlah Perceraian Menurut Provinsi dan Faktor Penyebab Perceraian (perkara), 2024. 
(n.d.). Badan Pusat Statistik. Retrieved July 5, 2025, from 
https://www.bps.go.id/id/statistics-
table/3/YVdoU1IwVmlTM2h4YzFoV1psWkViRXhqTlZwRFVUMDkjMw==/ju
mlah-perceraian-menurut-provinsi-dan-faktor-penyebab-perceraian--perkara---
2024.html?year=2024 

Kompilasi Hukum Islam (KHI), Pub. L. No. Pasal 61 (1991). 

Malik, M. I. (2023). Peran Kiai Sebagai Tokoh Sentral Dalam Masyarakat Desa Tieng 
Kejajar Wonosobo. QuranicEdu: Journal of Islamic Education, 2(2), 211–212. 

Mappasessu. (2024). SEJARAH PERKEMBANGAN HUKUM KELUARGA ISLAM. 
In M. Hilmi (Ed.), DINAMIKA HUKUM KELUARGA ISLAM KONTEMPORER 
(Issue December, pp. 1–21). CV. Al-Haramain Lombok. 

Nasution, K. (2013). Hukum Perkawinan I: Dilengkapi Perbandingan UU Negara 

Muslim Kontemporer. ACAdeMIA Tazzafa. 

Nida, S. (2022). Konsep Kafa’ah dan Dampaknya Terhadap Ketahanan Keluarga. 
Isti`dal : Jurnal Studi Hukum Islam, 9(2), 212–230. 
https://doi.org/10.34001/ijshi.v9i2.4020 

Nurhikmah, & Yumna, H. (2024). Gender Issues in Islamic Family Law : Perspectives 
from History , Philosophy , and Sociology of law. Ahlika: Jurnal Hukum Keluarga 

Dan Hukum Islam, 1(2), 111–127. 

Raho, B. (2021). Teori Fungsionalisme Struktural. In Teori Sosiologi Modern. 

Razak, Z. (2017). Perkembangan Teori Sosial (Menyongsong Era Postmodernisme). In 
CV. Sah Media. 

Royhan, M., & Sukiati. (2023). Kemitraan Suami Istri Perspektif Hukum Keluarga Islam 
dan Implementasinya pada Anggota Jama’ah Tabligh Medan Amplas. Unes Law 

Review, 6(1), 2250–2262. https://review-unes.com/index.php/law/article/view/1003 

Sabarudin. (2023). Pesantren dan Nilai-Nilai Demokrasi. Fakultas Ilmu Tarbiyah dan 
Keguruan, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga. 

Sidqi, I., & Rasidin, M. (2023). The Concept of Kafa’ah in the Nineteenth Century 
Javanese Muslim Scholars’ View: A Study on the Ulama Rifi’yah’s Thought. De 

Jure: Jurnal Hukum Dan Syar’iah, 15(1), 144–162. https://doi.org/10.18860/j-
fsh.v15i1.20074 

Sukidin. Suharso, P. (2015). Pemikiran Sosiologi Kontemporer. In 
Repository.Unej.Ac.Id. https://repository.unej.ac.id/handle/123456789/74460 

Syehu, F. N. (2021). Konsep Kafa’ah dalam Perkawinan Keluarga Pesantren Menurut 

Kyai Salaf Pondok Pesantren Gedongan Cirebon [Universitas Islam Negeri Sunan 
Kalijaga Yogyakarta]. http://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/45092 

Taylor, M. J. (2024). Metatheoretical Distinctions in Theories of Functional 
Differentiation : Delineating Alternative Traditions. Philosophy of the Social 

Sciences, 55(3), 232–269. https://doi.org/10.1177/00483931241297421 



Muhammad Adib Darmawan, etc., Rekonstruksi Konsep Kafa’ah Sebagai … 
 

386 | USRAH, Volume 7 Nomor 1, Januari 2026 
 

Treviño, A. J., & Staubmann, H. (2021). The Routledge International Handbook of 
Talcott Parsons Studies. In The Routledge International Handbook of Talcott 

Parsons Studies. https://doi.org/10.4324/9780429321139 

Undang-Undang Perkawinan. (2023). PT Literasi Nusantara Abadi Group. 
https://ipusnas2.perpusnas.go.id/book/5ea1bc3a-cf41-41ad-9c66-ce3488a25789 

Yustika, N., Ridwan, R. Bin, & Hayati, I. (2024). Implementasi dan Implikasi Sosial 
Konsep Kafa’ah dalam Perkawina (Studi Kasus di Desa Gunung Alam Kecamatan 
Pelabai Kabupaten Lebong). Jurnal Literasiologi, 12(1), 20–28. 

 


